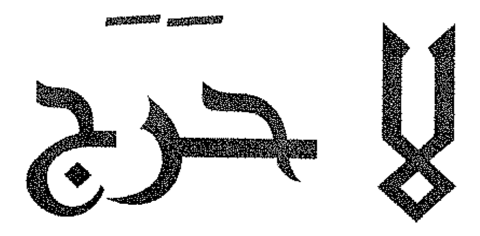
# ه ار الفكر الإسلامي



قضية التيسير في الإسلام

جمالالبنا

2005011 1

موسسة مورية وجمال البنا جممورية مسرية



ل حرج قضية التيسير في الإسلام

جمالالبنا

# العرداء

إلى الأخ العزيز الأستاذ ابراهيم الوزير وآل الوزير الكرام

الذيبن ورثوا تقاليد الثقافة والجماد والاستشماد كأبراً عن كابر ويعملون اليوم لتدعيم الفهم السليم للل سلام

جمال البنا

# فالعالفان

## مقدمة الطبعة الأولى

الغرض من هذه الرسالة معالجة قضية التيسير في الإسلام وإظهار أن التيسير أصل من الأصول التي يقوم عليها الإسلام وهدف من الأهداف التي يتوخاها ، الأمر الذي يستتبع ضمناً وبالضرورة ، أن الإعنات والتشدد والغلو والإفراط ليست من الإسلام في شيء ، بل إنها تناقض نهجه وتخالف قصده ... وإثبات هذا كله بنصوص من القرآن والسئة .. ثم ضرب المثل على تيسير الإسلام بحالات مستخلصة من واقع حياتنا استلهمت الرسالة فيها هذا الأصل – التيسير – وخالفت في كثير منها بعض ما جرى عليه الفقه التقليدي ،

وهذه النقطة هي ما توضيح الفرق بين اعتبار التيسير أصلاً من الأصول في الشريعة الإسلامية - وهو ما نذهب إليه ونحاول إثباته هذا - وبين ما هو شائع ومعروف بين الناس من أن الإسلام ييسر على الناس في حالات بعينها يعدونها عدا، ولكنهم لا يجاوزونها إلى غيرها مما يمكن أن يكون لها حكمها ، أو لا يستنبطون من هذا التسير في عد ذاته أصلاً أو معياراً يحدد الخيارات .

ولعل هذا يثير قضية أخرى أكثر عمومية من قضية التيسير بالذات ، تلك هى أن الفقهاء عندما حددوا مصادر الأحكام بأنها الكتاب والسنة والقياس والإجماع ، فإنهم أغفلوا أو تجاهلوا أن يكون من هذه المصادر مقاصل الشريعة من عدل أو تيسير أو مصلحة ، ولو أتهم فعلوا لاثروا الشريعة بمنبع سخى لا ينضب أو يغيض ، ولكفلوا قدراً من المسايرة ما بين الشريعة وما بين ظروف الحياة بحيث يثبت الإسلام وجوده فى صميم حياة الناس هاديا بحيث يثبت الإسلام وجوده فى صميم حياة الناس هاديا ناحيسة . وما يعتورهم من ظروف أو تتحكم فيهم من ضرورات من ناحية أخرى ...

وأهمية هذه الرسالة لا تخفى خاصة وقد نشأت ناشئة فى الدعوة لإسلامية تميل إلى التشدد والتطرف وترى فيه دليلاً على صدق الإيمان وخلوص النية فتعسفوا المسالك .. وأعطوا انطباعاً خاطئاً بأن الإسلام الحق هو هذا التشدد والغلو .. فألزموا أنفسهم ما كانوا في غنى عنه .. ونفروا عن الإسلام عامة الناس التي تؤثر الرفق .. ولا تستطيع أن تحمل نفسها هذا المحمل الصعب ..

وقد أخذت الرسالة اسمها من تعبير قرآنى - نبوى . فقد ورد نفى الحرج في آيات عديدة من القرآن سنوردها في النبذة التالية ، كما تردد التعبير في حديث النبي كلف في حجة الوداع « لا حرج » أكثر من مرة بالتفصيل الذي سيلي .

وقد خصصنا القسم الأول منها للتيسير كما هو في القرآن والسنة وخصصنا القسم الثاني لبعض أمثلة التيسير في حياتنا اليومية ، أو كما أطلقنا عليها – تطبيقات حديثة ..

جمال البنا

To: www.al-mostafa.com

## مقدمة الطبعة الثالثة

ظهرت رسالة « لا حرج » منذ عشرين عاماً ، ولاقت قبولاً ، وقامت الدار السعودية للنشر بجدة بطبعها في ثوب أنيق ، وقد نفدت الطبعتان ، ومن ثم ارتأت مؤسسة فوزية وجمال البنا نشرها في طبعة جديدة كإحدى رسائلها .

ونقطة الإبداع في رسالة « لا حرج » هي أن التيسير ليس رخصة ولكنه أصل من أصول الشريعة ، وهي تتميز رغم حجمها بالسهولة والشمول فتشرح الجوانب المختلفة لفكرة التيسير في الإسلام ثم تدلل عليها بأمثلة تطبيقية مثل الجمع بين المسلاتين دفعاً للحرج والقصر والسفر والتيسيرات في الوضوء والفسل ، ثم تفرد نبذة خاصة بالتيسيرات للمرأة ..

ولم نر حاجة لإضافة شيء لأننا في الفترة الأخيرة أصدرنا عدداً من الكتابات فصلنا فيها كثيراً من الأمور التي أجملتها هذه الرسالة ، خاصة كتاب « نحو فقه جديد » وكتاب « المرأة المسلمة بين تحرير القرآن وتقييد الفقهاء » .

رمضنان ۱٤۱۹ هـ يتأيسسر ۱۹۹۹ م

جمال البنا

# الفصل الأول التيسير في الإسلام

# ١ - التيسير في القرآن الكريم :

تظهر قراءة القرآن الكريم أن الله تعالى جعل التيسير والتخفيف سببا من أسباب إنزاله الأديان والكتب السماوية وبوجه خاص القرآن ، وأنه قرن ما بين هذا التيسير ، وبين هدى الله وإرادته:

- ، كالك تخفيف من ربكم ، ورحمـــة ، ( ۱۷۸ البقرة )
- ر يريد الله بركم اليسر .. ولا يريد بكم العسر ، ( ١٨٥ البقرة )
- ، يريط الله ال يخفف عنهم ، وخلق الإنساق ضعيفا ، ( النساء )
- ر ما يريد الله ليجمل عليكم من حسرج ، ولكن يريد ليطهركم ، (٢ المائدة )

- « ونيسرك لليسرى ، فذكر إن نفعت الذكرى ، ونيسرك الأعلى )
- ر فاتما من أعطى واتقى وصدق بالحسنى فسنيسره لليسرى ، وأما من بخل واستغنى وكخب بالحسنى فسنيسره للعسرى .. ،
- هو اجتبالهم وما جمل عليهم في الهين من حرج ،
   ( ۱۱ ۱۲۸ الحج )
- منهم الخبائث، ويحرم عليهم الخبائث، ويضع عنهم إصرهم والأغــــلال التي كانت عليهـــم ،
   الأعراف )

## ونددت آيات عديدة بالذين يحرمون ما أحل الله:

- « يا أيها الهنين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لهم » ( ٨٧ المائدة )
- ر قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق، ( ٣٢ الأعراف )

وأقر القرآن أن للضرورة والإكراه أحكاماً خاصة ، ولم يقيد هذه الضرورة أو يحدها إلا بأن يكون المضطر ، غير باغ ولاعاد ، .

- ، وقري فرسل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه ، ( ١١٩ الانعام )
- ، فمن الخلطر غير باغ ولا عاد فلا إثم عليه ، ( ١٧٢ البقرة )
- ، فمن استبطر في مخمصة غير متجانف الأثم فإن الله غفور رحيم ، ( ٢ المائدة )
- ر فهن الخطر غير باغ ولا عاله ، فإق ربك غفور رحيم ، ( ١٤٥ الأنعام )
- ر ولا تكرهوا فتياتكم على البخاء أن أردى تحصنا التبتخوا عرجى الحياة الدنيا، ومن يكرههن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحيد، ( ٣٣ النور )
- من كفر بالله من بعد إيصانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيماق ولكن من شرح بالكفر صدراً فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم ، ( ١٠٦ النحل )

• ... ولا على الهذين لا يجهدون ما ينفقون حرج إهذا نصحوا لله ورسوله ،

المريجن على الأعمى حرج ، ولا على الأعرج حسرج ، ولا على المريجن حرج ، ولا على انفسكم ( 3 تا كلوا من بيوتكم ، المريجن حرج ، ولا على انفسكم ( ٦١ النور )

بل إن الله تعالى قد نفى الإكراه من عالم الدين كله.

د ... لا إكرائه في الدين .. قد تبين الرشد من الغي ... ، ( ٢٥٦ البقرة )

وقد يكون أشمل من هذا كله ما صدرح به القرآن من أن التكليف على قدر السبعة ، وأن الله تعالى لا يكلف نفساً إلا وسبعها ، وقد تكرر تعبير لا يكلف نفس إلا وسعها ، خمس مرات في القرآن :

- ، لا تُكلُف نفس إلا وسعها ، ( ٢٣٣ البقرة )
- « لا يكلف الله نفسا إلا وسعها» ( ٢٨٦ البقرة )
- ولا نكلف نفسا إلا وسعها ، ( ١٥٢ الأنعام )
- « لا نكلف نفساً إلا وسعها» ( ٢٤ الأعراف )
- « ولا نكلف نفسا إلا وسعها » ( ٦٢ المؤمنون )

## ٢ - التيسير في السنة:

لئن كانت الآيات القرآنية التي تحض على التيسبير وتقرنه بالهدى الإلهي معدودة ، فإن الأصاديث في هذا الصدد كشيرة يديث لا تتسم هذه الرسالة الموجزة لإثباتها ، لأن القرآن كما هو معروف يعنى بالكليات .. ويقم على الرسول ﷺ تفصيل هذه الكليات .. وقد أوضح الرسول 🏖 في عدد كبير من الأحاديث تفاصيل التيسير الذي أجمله القرآن ، وتحدث عن نفسه باعتباره « ميسراً » فقال علائه: « إن الله لم يبعثني معنتاً ، ولا متعنتاً ، ولكن معثنه, معلماً ميسراً » ( رواه مسلم من حديث طويل ) وكان رسول الله ﷺ إذا يعث لفيفاً من أصحابه في بعض أمره قال: « بشروا ولا تتفروا ، ويسروا ولا تعسروا » متفق عليه ، وفي حديث أخر : « يسروا ولا تعسسروا وسيكنوا ولا تنفروا » متفق عليه ، وعن ابن أبي بردة قال بعث النبي الله جده أبا موسى ومعاداً إلى اليمس فقال: « يسرا ولا تعسرا ، ويشرا ولا تنفرا وتطاوعا ولا تختلفا » متفق عليه .

وعن أبى هريرة : « إن الدين يسر ، وإن يشاد الدين

أحد إلا غلبه فسددوا وقاربوا وأبشروا واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلجة » رواه البخاري .

وهناك أحساديث عسديدة تدل على أن فكرة عسدم الإستطاعة أو القدرة ، أو غلبة الضعف ، كانت ماثلة دائماً في ذهن الرسول ، ومن ثم فإنه جعل لهم مندوحة فيما لا يستطيعون ، فقى الجديث المشهور « درونى ما تركتكم ، فإنما أهلك الذين من قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ، فإذا أمرتكم بشى « فأتوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فدعوه ... » ،

وعن ابن عمر قال: كنا إذا بايعنا رسول الله على على السمع والطاعة يقول الله لنا: « فيصا استطعتم » متفق عليه .

وعن أميمة بنت رقيقة قال : « بايعت النبي الله في نسوة ، فقال الله الله الله الله ورسوله أرجم بنا منا بأنفسنا » .

والحقيقة أن النبي الله في هذا كان يطبق ما أورده القرآن عنه ، ووصفه به .

, لقد جاءكم رسول من انفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم ، (١٢٨ الترية ) , النبى أولى بالمؤمنين من أنفسهم .. ، (٦ الأحزاب ) , وما أرسلناهك إلا رحمة للعالمين ، (١٠٧ الأنبياء ) , واعلموا أن فيكم رسول الله لو يطيعكم في كثير من الإمرادينيم ... ، (٧ الحجرات )

لهذا فإن النبى ظل ما خُير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ، ما لم يكن حراماً .. ولعله في هذا الخيار كان يضمحي بإرادته الخاصة .. كما أن هذا كان في أصل عديد من الأحاديث تبدأ : « لولا أن أشق على أمتى لأمرتهم .... » .

قالت عائشة ان كان رسول الله الله المعمل وهو يحب أن يعمل به خشية أن يعمل الناس به فيفرض عليهم وما سبح رسول الله الله المسحة الضحى قط وإنى السبحها وهي نافلة الضحى .

ولم يستثن الرسول علله من التخفيف والتيسير حتى الصحلة ، وهي الشعيرة الأولى في الإسلام ،، فعن أنس

ابن مالك قال : « ما صليت وراء أمام قط أخف صلاة ولا أتم صسلاة من النبي الله وان كان ليستمع بكاء الصبي فيخفف مخافة أن تفتن أمه «متفق عليه ، وعن أبي قتادة قال: قال رسول الله ﷺ: « أني لأدخل في الصلاة وأنا أريد إطالتها فأسمع بكاء الصبى فأتجوز في صلاتي مما أعلم من شدة وجد أمه من يكائه » البخاري ومسلم ، وعن أبى هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: « إذا صلى أحدكم للناس فليخفف فإن فيهم السقيم والضعيف والكبير ، وإذا صلى أحدكم لنفسه فليطول ما شاء » متفق عليه ، وعن قيس بن أبي حازم قال أخبرني أبو مسعود أن رجلاً قال والله يا رسول الله إنى لأتأخر عن صلاة الغداه من أجل فلان مما يطيل بنا ، فما رأيت رسول الله الله على موعظة أشد غضباً منه يومئذ ، ثم قال : « إن منكم منفرين ، فأيكم ما صلى بالناس ، فليتجوزُ فإن فيهم الضعيف والكبير وذا الحاجة » ، وفي رواية أخرى أنه نما إليه أن معاذ بن جبل أطال بالناس ، حتى خرج أحدهم وأتم صسلاته وانصسرف وشكاه إلى النبي . قبال 4 لمساذ وهو مغضب : « أفتان أنت يا معاد » ، وعن عثمان بن أبي

العاص قال :: أخر ما عهد إلى رسول ﷺ : « إذا أممت قوماً فأخف بهم الصلاة » مسلم .

وعندما دخل أعرابى جاف المسجد وبال فيه ! وهم به الناس ، قال النبى تله : « دعوه وهريقوا على بوله سجلاً من ماء أو تنوياً من ماء . فإنما بعثتم ميسرين ، وأم تبعثوا معسرين » البخارى .

وفي الحج أيضاً ، كما في الصلاة ، لم ير النبي أن تقديم بعض الأفعال على بعض يؤثر على صحة الحج ، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص أن رسول الله أوقف في حجبة الوداع بمنى الناس يسالونه فجاءه رجل فقال : لم أشعر فحلقت قبل أن أذبح ، فقال أن أذبح ، فقال أن أذبح ولا حرج » ، فجاء أخر فقال : لم أشعر فنصرت قبل الرمى ، فقال أف : « ارم ولا حرج » فما سئل النبي أن شيء قدم ولا أخر إلا قال : « الفعل ولا حرج » متفق عليه . وعن أسامة بن شريك قال : خرجت مع رسول الله عليم عاجاً فكان الناس يأتونه فمن قائل يا رسول الله سعيت قبل أطوف أو أخرت شيئاً أو قدمت شيئاً ، فكان يقول : « لا حرج إلا على رجل اقترض عرض مسلم وهو يقول : « لا حرج إلا على رجل اقترض عرض مسلم وهو ظالم ، فذلك الذي حرج وهلك » أبو داود ،

وحتى في الحدود المقدسة التي لم يقبل النبي تله فيها هوادة أو شنفناعية ، فترضت الضيرورات والملابسيات والظروف نفسسها فعندما وجد رجل سقيم « مخدج » <sup>(۱)</sup> يزني « .. وجاء به سعد بن عبادة النبي ، قال النبي 🗱 : « خَذ به عَثْكَالاً فيه مائة شمراخ فاضربوه ضربة » ويهذا التخريج أمكن الجمع بين إقامة الحد ، وبين ملاحظة الظروف . وكما هو معروف فإن النبي 4 عندما جاءته امرأة من غامد فقالت : « يا رسول الله طهرني » ، فقال لها: « ويحك ارجعي فاستغفري الله وتوبي « فقالت: تريد أن ترددني كما رددت ماعز بن مالك وقالت إنها حبلي من الزنا ، فقال : أنت ، قالت : نعسم . قال لها : « حتى تضمى ما في بطنك » ، فكفلها رجل من الأنصار حتى وضعت فأتى النبي الأوقال: « قد وضعت الغامدية » . فقال إذن لا نرجمها وندع ولدها صنغيراً ليس له من يرضعه ، فقام رجل من الأنصبار فقال : إلييُّ رضاعه يا نيم الله فرجمها . وهناك رواية أكثر شهرة أن النبي 4 قال لها: « اذهبي حتى تلدى » فلما ولدت قال: « اذهبی فارضعیه حتی تقطمیه » فلما قطمته أتته

<sup>(</sup>١) ناقص الخلقة ،

بالصبى فى يده كسرة خبر ، فقالت هذا يا نبى الله قد فطمت وقد أكل الطعام فدفع الصبى إلى رجل من المسلمين ثم أمر بها فحفر لها إلى صدرها وأمر الناس فرجموها فيقبل خالد بن الوليد بحجر فرمى رأسها فتنضح الدم على وجه خالد فسبها ، فقال النبى ك : مهلاً يا خالد فوالذى نفسى بيده لقد تابت توبة لو تابها صاحب مكس لغفر له » ، ثم أمر بها فصلى عليها ودفنت . رواه مسلم ، وعن على أيضاً أن أمة لرسول الله ك زنت فأمر بجلدها ، فإذا هى حديث عهد بنفاس فخشى أن أجلدها أن تموت وذكر ذلك النبى ك فقال : « أحسنت » أجلدها أن تموت وذكر ذلك النبى ك فقال : « أحسنت »

## ٣ - تفاعلات التيسير:

ليس أدل على أن التيسير أصل من أصول الإسلام أن القرآن الكريم والحديث النبوى وضعا أسس ما سميناه :

، تفاعلات التيسير ، أى الطرق والوسائل التي يتحقق بها التيسير سواء كان ذلك بالتخفيف في الأداء أو إسقاط بعض الفروض أو بالتكفير عن صور التقصير في الآداء أو مجاوزة الحدود ...

قائماً - لمرض أو شبخوضة - يقوم بأدامها جالساً أو نائماً أو حسبما يستطيع ، ويدخل في هذا أيضاً الجمع بين الصلاتين ، والقصر في السفر ، بالتفصيل الذي سيلى ،

كما يدخل فيه تيمم من لم يجد ماء الوضوء أو الغسل والمسح علي النعلين والجوربين ،

والإعقاء من الصلاة والصبيام (۱) للحائض ، والإقطار في السنفر .. أو عند الضبعف « وعلى من يطيقونه قدية طعام مسكين » .

ومن أسخف ما قرأنا .. وأكثره تنطعاً ويعداً عن روح الإسلام ومقصد الشارع ما نشرته احدى الصحف الدينية عندما سائلها سائل: « والذي لا يقدر على أداء الصلاة لكبر سنه ومرضه فهل يجوز أن أصلى نيابة عنه » ؟ إذ أجاب المحرر:

« أن القيام مع القدرة أو ما يقوم مقامه عند العجز كالقعود والاضطجاع ركن في صلاة الفرض . فقد روى عمران بن حصين رضى الله عنه ، قال : « كان بي مرض

<sup>(</sup>١) يكون عليها أن تقضى أيام فطرها .. أياماً أخرى .

عمران بن حصين رضى الله عنه ، قال : « كان بى مرض فسالت النبى علله عن الصلاة ، فقال صل قائماً ، فإن لم تستطع فعلى جنب » رواه النسائى ، « فإن لم تستطع فمستلقياً لا يكلف الله نفساً إلا وسمها » .

والرد حتى هذا سليم تماماً ، ولكن المحرر القهامة لا يقنع بهذا .. انه يستطرد :

« ويشترط في القيام ألا يكون المرء منحنياً ، فلو المحنى متخشعاً قريباً لا تصبح صبلاته ، واو لم يقدر على القيام إلا بمعين ثم لا يتأذى بالقيام لزمه أن يستعين بمن يقيمه ! فإن لم يجد متبرعاً لزمه أن يستأجر بأجر المثل ان وجدها .. واو قدر على القيام دون الركوع والسجود لعلة بظهره لزمه لقدرته على القيام دون الركوع والسجود لعلة بظهره لزمه لقدرته على القيام واو احتاج في القيام إلى شيء يعتمد عليه لزمه ، وكان قادراً على القيام واستند إلى شيء بحيث لو انحنى سقط صحت صالاته مع الكراهية ومن عجز عن القيام وصار في حد الراكعين كمن تقوس ظهره لكبر أو زمانة لزمه القيام على تلك الحالة ، فإذا أراد الركوع زاد في إنحنائه به ان قدر عليه .

## وأخيراً يقول المحرر:

ويتضم من هذا كله أنه لا يجوز أن يصلى السائل نيابة عن والده لأن النيابة لا تصم إلا في الصبح فقط (١).

فما هذا التنطع والتشدق والرقاعة والتشدد الذي يصل إلى استئجار من يقيم من لا يستطيع القيام وأن يدفع له أجرة المثل وأين هذا مما استهدفه الشارع من تيسير وقد كان للمحرر في توجيه النبي علل مقنع أي مقنع ، ونشر مثل هذا الهراء يمثل مدى زحف « الحواشي » على العقول وسطوتها على أفهام الكتاب المعاصرين بحيث عطلت النص النبوى وناقضت مقاصد الإسلام ، وخالفت مخالفة جذرية طبائع الأشياء ومقتضيات الحياة ..

على أن أعظم صور « تفاعلات التيسير » في الإسلام هو ما يمكن أن نسميه «المقاصة ، بمعنى إن من يقترف ذنبا أو يقع في معصية ، فإنه يستطيع أن « يكفر » عن ذلك بأداء شيء من الحسنات ، وسند هذه الصورة من التيسير هو الآيات :

« الله الحسنات يكهبن السيئات » ( ١١٤ من )

<sup>(</sup>۱) مجلة اللواء الإسلامي العدد الصنادر في ۲۲ من جمادي الأولى سنة ۱۹۸۲/۳/۲۰ - ۱۹۸۲/۳/۲۰ من ۲۲ من

, ويدرءوق بالحسـنة السيئة ، اولئـك لهم عقبي الدار ، ( ٢٢ الرعد )

ر اولئك يؤتوق أجراهم مرتين بما هبروا ويدرءوق بالحسنة السيئة ، (٤٥ القصص )

ومن الحديث النبوى « ... واتبع السيئة الحسسة تمحها » .. وتلك الصورة الدقيقة التي رسمها النبي المقاصة الإسسلامية عندما سبأل أصحابه : «أتدرون من المقاص » ؟ قالوا : المقلس فينا من لا درهم له ولا متاع ، فقال على : « إن المقلس من أمتى من يأتى يوم القيامة بصلاة وصيام وزكاة .. ويأتى وقد شتم هذا وقذف هذا وأكل مال هذا وسفك دم هذا وضرب هذا ، فيعطى هذا من حسناته ، وهذا من حسناته فإن فنيت حسناته قبل أن يقضى ما عليه أخذ من خطاياهم فطرحت عليه .. ثم طرح في النار » ( مسسلم ) ، وإرتأى النبى الله في إحدى الحالات أن الصلاة المكتوبة تجب ذنباً وصل إلى شفا الزنا .

« ويختلف حساب الحسنات عن حساب السيئات ، فالسيئة لا تحسب إلا سيئة ، ومن عملها فلا يحاسب إلا عليها ، أما الحسنات فتحسب بعشر أمثالها بالنص القرائي الصريح : « من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها »

وشبه القرآن الكريم الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله بسنبلة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة « والله يضاعف لمن يشاء والله واسع عليم » ، وروى مسلم في حديث قدسى أن النبى \* قال : « إذا هم عبدى بحسنة ولم يعملها كتبتها له حسنة ، فإن عملها كتبتها له عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف وإذا هم بسيئة ، ولم يعملها لم أكتبها له فإن عملها كتبتها سبئة واحدة » ، ومثل هذا الحساب مما لا يمكن أن يوجد في أي نظام بشرى العحفزات .. وقال ابن حزم : « إن من عمل من الكبائر ما شاء الله ثم مات مصدراً عليها ثم استوت حسناته وسيئاته لم يفضل له سيئة مغفور له غير مؤاخذ بشيء مما فعل » (۱) .

وليس هناك تحديد لمعنى « الحسنة » فى الإسلام فقد تكون إماطة الأذى من الطريق ، وقد تكون الصدقة بمختلف أنواعها بدءاً من التبسم حتى التصدق بأحب أموال الإنسان إليه ، وقد تكون عتقاً .. أو علماً إلخ .. وقد تكون فى الإنسان .. أو في الحيوان ، وقد تكون إفشاء

<sup>(</sup>۱) انظر كتابنا: « بيان رمضان » ص ۱۲ -- ۱۳ . وقد جات اشارة ابن حزم الأخيرة في « رسالة التلخيص لوجوه التخصيص » التي طبعت في كتاب الرد على بن النغرلة ليهودى ، ورسائل أخرى تحقيق النكتور حسن عباس ، طبع دار العروبة بالقاهرة ، ص ۱٤٩.

السلام وعيادة المريض وإطعام الطعام ولا يمكن إدراج كل صور الحسنات في هذا الموجز .

وقد تكفى الأمثلة التالية التى نوردها لأن الناس قد تستهين بها .. ولكن الإسلام يقدرها ..

عن أبى هريرة أن رسول الله كل قال: « قال رجل لاتصدقن بصدقة ، فخرج بصدقته فوضعها في يد سارق فأصبحوا يتحدثون تصدق الليلة على سارق ، فقال اللهم الله الحمد على سارق ! لاتصدقن بصدقة فخرج بصدقته فوضعها في يد زانية فأصبحوا يتحدثون تصدق الليلة على زانية فقال اللهم الله الحمد على زانية ! لاتصدقن بصدقة فخرج بصدقة فوضعها في يد غنى ، فأصبحوا يتحدثون .. تصدق الليلة على غنى .. فقال اللهم الله الحمد على سارق وزانية وغني فأتى فقيل له أما صدقتك على سارق قلعله أن يستعف عن سرقته ، وأما الزانية فلعلها أستعف عن زناها ، وأما الغنى فلعله يعتبر فينفق مما أعطاه الله » متفق عليه ولفظه البخارى .

وعن أبى هريرة قال قال رسول الله الله هُ م غُفر الأمرأة موسسة مرت بكلب على رأس ركى (١) يلهث يكاد يقتله

<sup>(</sup>۱) ای بئر وجمعها رکی ورکایا ،

العطش فنزعت خفها فأوثقته بخمارها فنزعت له من الماء فغفر لها بذلك قالوا إن لنا في البهائم أجراً ؟ . قال تله : « في كل ذات كبد رطبة أجر » متفق عليه .

وعن أبى هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: « مر رجل بغصن شجرة على ظهر الطريق ، فقال الأنحين هذا عن طريق المسلمين لا يؤذيهم فأدخل الجنة .. » متفق عليه .

#### \*\*\*

والتوبة وسيلة أخرى من وسائل التيسير فإذا استبان من أخطأ أو أذنب أو ارتكب الموبقات ، سوء عمله ، وندم عليه وتاب عنه ، فإنه يعود كمن لا ذنب له ، وتسقط عنه كل سيئاته السابقة لأن التوبة تطهره .. فإين هذه الرحمة من العدالة الوضعية التي تصم من يرتكب جرماً بوصمة الجريمة إلى النهاية وتغلق في وجهه أبواب الرزق والعمل وتجعل الناس يهربون منه كما لو كان أبرصاً .. أو حاملاً لعدوى وياء ...

والحاح الإسلام على التوبة ينم على أن الإسلام لا يستبعد الاستسلام للخطأ وإرتكاب الذنوب أو حتى أنه يفترضه ، وقد يظهر هذا من تضاعيف سياق الآية : ر والخين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش وإخا ما غضبوا هم يخفرون ، ( ۲۷ الشوري )

ويشكل أصرح:

ر الذين يجتنبوق كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم أن ربك واسع المغفرة ،

فقد رضيت الآية من المؤمنين أن يجتنبوا كبائر الإثم والفواهش دون اللمم وصنفار الذنوب التي افترض سياق الآية احتمال وقوعهم فيها ..

وقال النبى ﷺ: « أيها الناس إنكم لن تفعلوا وان تطبيقوا كل ما أمرتم به ،، ولكن سديوا وأبشروا » ، وقال : « كل بنى آدم خطاون وخير الخطائين التوابون » ،

إن هذا الإفتراض ، افتراض ضعف الإنسان أمام صور من الإغراء ووقوعه في المعاصى .. هو الذي أوجد المقاصة من ناحية من ناحية أخري ، وفي كتابنا بيان رمضان قلنا عن معالجتنا لهذه النقطة :

« ومن هنا فإن الإستراتيجية الإسلامية إيجابية أكثر منها سلبية بمعنى أنها لا تستهدف تفادى الوقوع في الخطأ بأي طريقة ، وما يتطلبه ذلك من مواقف سلبية ، قدر ما تفضل العمل والإيجابية والتكفير عما يؤدي إليه هذا الأسلوب الإيجابي من أخطاء بالإكثار من الحسنات والإستغفار، ومن هنا فإن قاعدة سد الذريعة الأثيرة إلى قلوب الفقهاء والتي هي في أصل كثير من أحكامهم قد لا تكون بالسلامة أو الفعالية المخلوبة لأن الطابع السلبي لها أبرز من الطابع الإيجابي،

وقد أثبتت التجارب أن المحاولات التى قامت بها بعض النظم الدينية الحاكمة مسيحية أو إسلامية لإستنصال الشر والفساد من منبعه والحيلولة دون ظهوره باعت بالفشل ، وأنها حتى عندما تكتسب نجاحاً ظاهرياً ومؤقتاً فإنها تدفع ثمناً باهظاً وتتورط في وسائل وأساليب تتطلب القسم والتجسس وتؤدي إلى ظهور السوق السوداء والتهريب والتحايل وإفساد الضمائر والنفوس لأن هذا الأسلوب يجافى طبيعة المجتمع البشري وما فيه من الأسلوب يجافى طبيعة المجتمع البشري وما فيه من محابهة بين الحق ضعف وشهوات وما أراده الله له من مجابهة بين الحق والباطل ، الخير والشر ، الإرادة والهوى .

وإنما سلك كثير من الدعاة الإسلاميين هذا المسلك لأنهم حصروا أنقسهم في دائرة ضيقة ينظرون منها ،

ويحكمون على الأشياء طبقاً لها ، وأو أنهم درسوا المجتمع الإنساني والنفس البشرية دراسة موضوعية لأدركوا إن الحرمان المحرق لا يقل سوءاً عن الشهوة الضارية .، وأنه يذل النفوس ويوهنها ويوجد فيها ثغرات عديدة يمكن أن تؤتى منها (١) » ،

ويمكن أن يضاف إن إحساس المذنب بذنبه ، ووخز ضحميره قد يجعله أقرب إلى دائرة الإيمان من الزهو بالطاعة أو الغرور بالإتباع الذى يتسلل إلى بعض تفوس المؤمنين الصريصين ، ويجعلهم ينظرون إلى غيرهم فى الستسعلاء ... إن الشيطان يمكن أن يدخل من هذه الشغرة .. قدر ما يمكن أن يدخل من ثغرة الضعف ، ومثل هذا الاحتمال كان فى أصل الحديث : « لو لم تذنبوا لذهب الله بكم وجاء بقوم يذنبون فيستغفرون الله فيغفر لهم » والحديث يذهب إلى أعماق النفس البشرية ، فمن الأفضل أن يخطىء الإنسان ويتوب ويندم على الخطأ ويكرهه من أن لا يخطىء أبداً .. ولكن تنازعه نفسه نحو الخطأ .. أو يحال بينه وبين الخطأ بقوى خارجة عن إرادته أو يتملكه الزهو بمسلكه .

<sup>(</sup>۱) بيان رمضان للمؤلف ، ص ۲۰ – ۲۱ ،

وليس هناك جرم يمكن أن يتعاظم التوبة أو يقف فى سبيلها بما فى ذلك حرب الله والرسول والسعى فى الأرض فساداً:

ر إنها جزاء الخين يحاربوق الله ورسوله ويسعوق في الأرض فسادا القيقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض كالت لهم خزى في الدنيا ولهم في الآخرة عيناب عظيم إلا الذين تابوا من قبل أل تقدروا عليهم، فاعلموا إلى الله غفور رحيم، من قبل ألى تقدروا عليهم، فاعلموا إلى الله غفور رحيم،

#### والسرقة:

م والسارق والسارقة فاقطعوا ايديهما جزاء بما كسبا تكالاً من الله والله عزيز حكيم ، فمن تاب من بعد ظلمه وأصلح فإق الله يتوب عليه أق الله غفور رحيم ،

### والزنا :

ر واللكان ياتيانها منكم فاكوهما ، فإن تابا واصلحا فاعرضوا عنهما أن الله كان توابآ رحيما ، (١٦ النساء ) وإضاعة الصبلاة وإتباع الشهوات:

، فخلف من بعدهم خلف اضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقوق غيا إلا من تاب وآمن وعمل صالحاً فأولئك يدخلوق الجنة ولا يظلموق شيئاً ،

( ۹۹ – ۲۰ مریم )

وشهادة الزور:

، والذين يرموق المحسنات ثم لم ياتوا باربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبدا وأولئك هم الفاسقوق إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإق الله غفور رحيم،

(٤ -- ٥ التور).

والشرك والقتل والزنا سجتمعة:

, والجنين لا يجعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا يزنون ومن يفعل كلك يلق آثاما يضاعف له العكاب يوم القيامة ويخلط فيه مهانا إلا من تاب وآمن وعمل عملا صالحا فاولتك يبكل الله سيئاتهم حسنات وكان الله غفورا رحيما ،

( ۱۸ – ۷۰ الفرقان ) .

بل أن التوبة لا تجب هذه الكبائر الشنيعة ، بل أنها برحمة الله تبدلها حسنات ، كما هو راضح من الآية السابقة ،

#### \*\*\*

ومن وسائل التيسير: التدرج، في فرض الإلتزامات بحيث تتهيأ نفسية الناس لتقبلها ، خاصة إذا تضمنت تحريماً لشيء مألوف ، وقد ظهر ذلك في تحريم الذمر فقد كرّهها القرآن للمؤمنين أولاً ،، ثم حرمها عليهم ثانياً عند أداء الصعلاة .. فلما تهيأت النفوس بهذه الدرجات من التحريم الجزئي جاء التحريم الكلى تخيراً .

ولا يقتصر الأمر على الضمر ، وإنما يضم معظم الفروض والتكاليف ، وإن كانت الخمر قد رزقت شهرة أكثر من غيرها ومن يراجع تاريخ التشريع الإسلامي يجد أن التكاليف والفروض إنما جاءت بعد إبتداء بدء الدعوة بفترات متفاوتة . فالنبي علله كان ابتداء يدعو إلى الإيمان بالله وأطراح الأوثان وهذا هو أصل الإسسلام وجوهره ، والإيمان به هو الباب الذي دخل منه المؤمنون الأول ، ثم . جاءت بعد ذلك التكاليف والفروض والإلتزامات بعضها إثر بعض

وقد اعتبر الفقهاء أن التدرج حالة زمنية انتهى أمرها ، وأغلق بابها ، وطويت صفحتها بإتمام الرسالة ، فلا يلاذ بها ، وتأبى ذلك نواميس الكون وطبائع المجتمعات التي أدار الله عليها حركته . فالحكمة التي تطلبت التدرج أول مرة ، يمكن أن تظهر مرة أخرى ، عندما تظهر دواعيها ومقتضياتها . فإذا كان المسلمون الأول حديثي عهد يشرك وتطلب ذلك التندرج في دعوتهم إلى الإسلام وإلزامهم غروضه ، فإن الناس في أمريكا وأوروبا غارقون في الشرك حتى الأنقان فضلاً عن غريتهم التامة عن الملابسات والعادات والتقاليد الإسلامية ... فإذا أريد دعوتهم إلى الإسلام أفسلا يكون من الحكمة أخدهم بالتدرج .. ؟ إن الآية التي يزج بها في هذا الصدد ، كأنما هي نافية لمثل هذا الإتجاه ومستأصلة له هي : « اليوم أكملت لكم دينكم ، وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام ديناً » ، وأفة الذين يستشهدون بها أنهم ينسبون ما يسبقها .. ويلحقها من فقرات ، والآية الثالثة من سسورة المائدة التي جاء بها النص « اليوم أكملت لكم دينكم الخ ... » هي كالآتي : محرمت عليكم الميتة والجم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به والمنخنقة والموقوخة والمتركية والنجليحة وما أكل السبع ، إلا ما خكيتم وما خبح علي النصب والى تستقسموا بالإزلام ، خلكم فسق . اليوم يئس الخين كفروا من حينكم ، فلا تخشوهم واخشوى ، اليوم الكمات لكم حينكم ، واتممت عليكم نحمتي ورضيت لكم الإسلام حينا ، فمن اضطر في مخمصة غير متجانف لإثم فاق الله غفور رحيم ، .

فمن الواضع ان الآية هي عن صنوف الطعام المحرمة والاستقسام بالأزلام ، « فمن اضطر في مخمصة غير متجانف لإثم ، فان الله غفور رحيم » وان توجيه الحديث بدءاً من « اليوم يئس الذين كفروا من دينكم » الخ ، . هو إلى أمة المسلمين وقتئذ ، وفي ذلك الوقت بدليل كلمة « اليوم « فالاستشهاد بالآية في استبعاد التدرج عند دعوة غير المسلمين أو من هم في حكمهم ممن اجتذبتهم الجاهلية الحديثة عن دينهم ، ويراد اعادتهم اليه .. هو استشهاد لا يستقيم ، ويكون في غير محله ...

ويلحظ أن معظم صور التيسير - إن لم يكن كلها -

انصبت على العبادات ، فالإسلام لا ييسر لأحد أن يسرق ، ولا يتسامح مع حاكم ظالم ، ولا يغض النظر عن صاحب عمل مستغل ، كما يلحظ أن وسائل التيسير تأخذ - غالباً وإن لم يكن دائماً - شكل أداء حسنة دنيوية تجبر التقصير أو تكليف عبادى من صلاة أو صيام الغ ... وأن الشكل العكسى - أى محاولة جبر التقصير في عمل دنيوي بأداء حسنة عبادية لا يسقط حقاً دنيوياً فلا يتوب السارق توبة نصوحاً ما لم يرد ما سرقه ولا يتوب الماطل ما لم يسدد دينه ،

وإنما اقتصر التيسير على العبادة . لأن الله تعالى يعلم غلبة الضعف على نفوس البشر ، وأن رحمته تسع ما تضيق به طبائع الناس ونظم المجتمع ويغلب في تصور الكثيرين أن يقبل الله قول من قال : « يا رب خفت الناس ورجوتك » وهو إنما خاف الناس ورجوتك » اضعفهم وقلة حياتهم ، وضيق إمكانياتهم وغلبة الأثرة والأنانية والجهالة عليهم ، وهو إنما يرجو الله تعالى لأن عظمته تتضاط أمامها كل هذا العالم ،، وهو الرحمن الرحيم ،، وخزائن رحمته لا تنفد ، فهو إن قصر فليس ذلك رفضاً أو كبراً .. واكن ضعفاً ، وثقة أن رحمة الله أعظم مز

دنوبه کلها فهو کالشاعر الذی قال: تعاظمنی دنیسی ، فلما قرنته

بعقوك ربى ، كان عقوك أعظما وله شاهد وسند أقوى من القرآن نفسه :

« قل يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم .. لا تقنطوا
 من رحمة الله ، إن الله يغفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور
 الرحيم » .

كذلك يجب أن نضع في اعتبارنا أن وسائل التيسير التي أتاحبها الإسسلام يمكن أن تصلح النقص في العبادة ، ولكنها لا يمكن أن تصلح النقص في الأفعال الدنيوية ، فقد يجوز أن يؤدي المقصر في بعض الفروض هذه الفروض قضاء ، أو يؤدي حسنات تجب تقصيره وتمحوه .. أو أن يستغفر ويتوب فيقبل الله توبته ، ولكنه إذا سرق أو غصب أو ظلم أو قتل ، فإن توبته ، وصلاته الخ ، لا تعيد ما سرقه ، أو تحيى من قتله ، ومن هنا انصبت التيسيرات على التكاليف العبادية أكثر من الواجبات الدنيوية التي لا يصلح النقص فيها إلا وسائل الواجبات الدنيوية التي لا يصلح النقص فيها إلا وسائل من نوعها .. كرد السرقة ، وسداد الدين ، ودفع الدية الغ ...

## ء - ظاهرة التقرب إلى الله بالمشقة:

ومن النفواهر التى توجد بين بعض المتدينين وتتناقض مع منطق التيسير ظاهرة التقرب إلى الله بالمشقة ! فيظهر أفراد يأخذون أنفسهم بصور من المشقة والقسوة ، فمنهم من يقف اياماً علي قدم واحد ، أو يأوي إلى عمود ، أو ينقطع في برية ، أو يلوذ بدير مسوحش منقطع في الصحراء ، أو يحرم على نفسه الاغتسال ويتعرض اللهام . ومن الهنود من ينام على سرير من المسامير النائت النع ... وهذه الظاهرة وجدت في الأيام الأولى المسيحية والبوذية ولا نجد لها — بهذه الصورة — مثيلا في الإسلام .

ولكن الظاهرة يمكن أن تأخذ صوراً أخف درجة واكثر شيوعاً ، كالإنهماك في العبادة والإبتعاد عن العلاقات الجنسية والزهد في المتاع والزينة والصيام ليل نهار . وقد انتقد النبي علله كل الذين اخذوا انفسهم بهذه الصور من السرف والإيغال فقال علا : « ما بال اقوام قالوا كذا وكذا . أما والله فأني اخشاكم لله ، وأتقاكم لله ، اكني أصوم وأفطر وأصلى وأرقد وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني » وقال لعبد الله بن عمر :

يا عيد الله ألم أخبر إنك تصوم النهار وتقوم الليل فقلت: بلي يا رسول الله ، قال فلا تفعل صم وافطر وقم ونم فإن لجسمدك عليك حقاً وإن لعينيك عليك حقاً ، وإن لزوجك عليك حقاً ، وإن لزورك (أي لضيفك) عليك حقاً ، وإن بحسبك أن تصوم كل شهر ثلاثة أيام ، فإن لك بكل حسنة عشر أمثالها . رواه البخاري ، وقال : « إن هذا الدين متين ، فأوغل فيسه برفق ، ولا تبغضوا إلى أنفسكم عبادة لله ، فيإن المنبت لا أرضياً قطع ولا ظهراً أبقى » وعندما تذر بعض الصحابة أن يقوم يوماً في الشمس ليجمع بين عطش الصنوم وإجهاد المرورآه عليه المسلاة السلام منعه وأمره أن يتم صومه في الظلل: « لأن الصوم لغير مقصد شرعى إلا الشقة فيه عصبيان لأوامر الله ورسوله » (١) ، وقال النبي عله : « من ندر أن يطيع الله فليطمه ، ومن ندر أن يعصى الله ، فلا يعصه » ، ورأى نبي ﷺ رجلاً يقود بدنة ، فقال : « اركبها ، فقال انها مدنة ، فقال اركبها ويلك » .

وعن عقبة عامر قال: نذرت أختى أن تمشى إلى بيت

<sup>(</sup>۱) الشيخ محمد أبو زهرة في كتاب و التوجيه الاجتماعي في الإسلام و الجزء الثاني ، وهو مجموعة بحوث ، و مجمع اليحوث الإسلامية و ص ۷٤ .

الله الحرام حافية ، فأمرتنى أن أستفتى لها رسول الله الحرام حافية ، فأمرتنى أن أستفتى لها رسول الله الله ، فقال تلاثم الخمسة وزاد في رواية الترمذى : حافية غير مختصرة ، فقال : مروها فلتختمر ولتركب ولتصم ثلاثة أيام .

وعن ابن عباس أن أخت عقبة نذرت الحج ماشية وذكر عقبة لرسول الله علله انها لا تطيق ذلك ، فقال علله : « إن الله لغنى عن مشى أختك ، فلتركب ، ولتهد بدنة » ، وفى رواية « إن الله لا يصنع بمشى أختك إلى البيت شيئاً ه أخرجه أبو داود ، وعن أنس قال رأى رسول الله شيخاً بهادى بين ابنيه ، فقال علله : « ما بال هذا ، قالوا نذر أن يمشى ، فقال : ان الله عن تعذيب هذا نفسه لغنى وأمره أن يركب » أخرجه الخمسة . « يهادى بين ابنيه أي يمشى بينهما متكناً عليهما من ضعفه » ، وقال عله : هما يعلم من الأعمال بما تطيقون ، فإن الله لا يمل حتى تملوا » .

وقد يكون أهم من هذا أن الإسسلام سد المنابع التى يمكن أن تنشساً منهسا هذه المسارسسات ، والهسيسسات والمؤسسات التى يمكن أن تعطيها شكلاً منهجياً وتغذيها بالتنظيم مثل الرهبنة والأديار ، فقال على : « لا رهبانية في الإسلام » ، وقال على : « رهبانية أمتى الجهاد » .

ولكن نهى النبى علام عن هذه الصور من « التقرب إلى الله بالمشقة »، لم يستأصل الممارسات ، وإن كان قد هبط بها إلى الحد الأدنى . ذلك لأن لها علاقة بطبيعة التدين أو المفهوم التقليدى ادى الناس عن التدين ، كما قد يكون لها أصل فى التكوين النفسى اكثير من الناس ، يدفعهم إليها ، ويجعلهم لا يسيغون أى نهى عنها ، وإذا جاء النهى عن الرسول فهم يأواونه بمختلف التآويلات . ومن اللهة هنا حقلت كتب « الرقاق » بأخبار الذين يصلون فى الليلة الواحدة ثلاثين ألف ركعة ! والذين يحرمون على أنفسهم الماء البارد على أساس أنه النعيم الذى جاء فى الآية « المسأل يومئذ عن النعيم » أو « يقف الطير على أكتافهم عند صلاتهم » ... الخ ،

وأكثر الصور شيوعاً لهذه الممارسات هي ما ينشأ من أن بعض المؤمنين يؤثرون العسزائم على الرخص ، وأن أخرين يعز عليهم في الشيخوخة أن يخالفوا ما ألفوه أيام الشباب من الإقبال على العبادة والقوة على ممارستها ويرون في هذا مفارقة فهل يساغ أن يضتم رجل في السبعين من عمره ، حياته التي قضاها صائماً قائماً مفطراً مقعداً .. وأن يتخلي عما ألفه . إن هذا الإستنكار يعود جزئياً إلى ما لاحظه الشاعر :

والشبيخ لا يترك أخلاقه حتى يوارى في ثرى رمسه

رهو عامل بعيد عن الإسلام على وجه التعيين ، كما يعود إلى المفهوم التقليدي لدى عامة الناس عن التدين ، والفحيل ما بين الدين والحياة ، وبالتالى عدم تقديره لظروف الحياة والصحة والمقتضيات العملية .

### ٥ - بين الرخصة والعزيمة :

ومعا ساعد على هذا أن الفقهاء عالجوا قضية التيسير من مدخل معين هو الرخصة والعزيمة ومدى تفضيل الأخذ باحداها دون الأخرى . وكان من شأن هذا المدخل في المعالجة أن يعلى من شأن العزيمة لأن العزائم فيما رأوا هي الأصل ، وهي ما شرع من الأحكام العامة إبتداء ، أما الرخصة فيهي فيما رأوا استثناء من الأصل مع الإقتصار على موضع الحاجة فيه ، فالرخصة ، كما تقول كتب أصول الفقه راجعة إلى جزئي مستثنى من ذلك الأصل الكلى الثابت والمتفق عليه والمقطوع به . ومن هنا رجح الفقهاء الأخذ بالعزيمة خاصة وأنهم تصوروا أن الترخص إذا أخذ بالعزيمة خاصة وأنهم تصوروا أن الترخص إذا أخذ بالعزيمة فالعزيمة فإنه يكون عرباً بالثبات والمتعبد والأخذ بالحزم فيه ، لأن الخير عادة عرباً بالثبات والتعبد والأخذ بالحزم فيه ، لأن الخير عادة

والشير لجاجة ، وهذا مشاهد وملموس لا يحتاج إلى إقامة دليل ، فإذا اعتباد الترخص صبارت كل عزيمة بالنسبة له شاقة حرجة ، وإذا صارت كذلك لم يقم بها حق قيامها وطلب الطريق إلى الخروج منها » (١).

وفات هؤلاء أنهم وقعوا فيما أرادوا الخلاص منه لأنه إذا كان اعتياد الترخص سيجعل العزائم شاقة حرجة وإذا صارت كذلك لم يقم بها حق قيامها فإن الأخذ بادىء بدأ بالعزائم لن ينفي المشقة ، بل هو أخذ بها وسيؤدي هذا إلى التثابط في أدائها لأن هذه هي الطبيعة البشرية التي تعرف عن المسقبة ، وإذلك وجيد أخبرون يرون أن مقصود الشارع من مشروعية الرخصة الرفق بالمكلف عن تحمل المشاق فالآخذ بها مطلقاً موافق لمقصده بخلاف الطرف الآخر فإنه مظنة التشديد والتكلف والتعمق المنهى عنه في القبران والسنة (٢) ، وأنه منتى ثبت أن المشبقة ليست مقصودة بالذات للشارع فليس للمكلف أن يقصدها في التكليف نظراً إلى عظيم أجرها ، وله أن يقصد العمل الذي يعظم أجسره لعظم مشسقته من حيث هو عمل نافع .

نقول مع أن هذا المحل المعالجة حال دون وجهة النظر

<sup>(</sup>١) أمنول الفقة الخضري ، من ٧٠ .

<sup>(</sup>١) أصبول الفقه للخضري ، من ٧٢ .

الثانية التي ترى الأخذ بالرخص مطلقاً ، إلا أنه جعلها في موقف ضعيف ، ومن هنا آثر معظم الفقهاء وجهة النظر الأولى التي ترى في الرخص استثناء وحالات خاصة بجب عدم التوسع فيها خوفاً من التفريط ، وفيما نرى ، فإن الخطيا هو في المدخيل نفسسه . فسالمفسروض أن لا تعساليج القضيية على أساس المفا ضلة ما بين العزيمة والرخصة ، ولكن أن تعالج على أساس أن التيسيسر أصل من أصول الإسلام ومقصد رئيسي من مقاصد الشريعة . ومن هذا توضع الأمور الموضع المستقيم الذي لا محاجة أو تماحك فيه .. وكان لهم في آيات الكتاب الكريم وسوابق السنة ما يعسن هذا المدخل ، ولكنها شنشنة الاتباع الذين تقل شجاعتهم وسماحتهم عن سماحة المشرع ويؤثرون الاحتراز والتحوط حتى وإن حاف على حق الفرد باعتباره أهون الضررين ، لأن الشارع يعلم الحياة بأسرها والفرد وما توسوس به نفسه .. وما يكتنف هذا وذاك من خبرورات وملايسات ... إلخ ، على حين يعكف الفقهاء على تصوصلهم لا يريمون عنها .. ولا يرون شيئاً غيرها . ومن هنا يميلون للتضييق والتجمد ، وقد يصور مسلكهم هذا التكسف الذي ذكره أحد العلماء المعاصرين - الشيخ

محمد متولى الشعراوي - للضرورة التي قد تغرض نفسها على الناس ، إذ قال : « .. والضرورة يجب أن تحكم أيضاً بالإسلام ، فلا يفرض المجتمع ضرورة ثم يقول هذه ضرورة يجب أن يضضع لها حكم الإسلام ، وذلك لأن الإسلام هو الذي يحدد الضرورة أيضاً وإلا كان المجتمع هو المقان والمشرع بحيث كلما فسد زمن بضرورة جديدة قلنا للدين أنزل لمستوى الزمن لتنسجم مع مستوى الزمن الأقل »(۱) .

وفي هذا التكييف شيء من الحق وشيء من اللف والتعسف فيصبحيح أن الضرورات تكون بقيدرها .. وصبحيح أيضاً أن من الخطأ أن نقول للدين أنزل تنسجم مع الزمن الأقل ، لأن الدين هو المعيار ، وهو الذي يقيس التصرفات ويعطيها حكمها ، وهو الحاكم وليس المحكوم ، هذا كله صحيح ، ولكننا لسنا الذين نقول للإسلام إنزل . إن الإسلام نفسه هو الذي أفسح المجال كرماً منه ورحمة وتقديراً للظروف ومعرفة بطبيعة النفس الإنسانية والمجتمع وليس هناك داع لتعبير « أنزل » لأن الضرورات البشرى ، وليس هناك داع لتعبير « أنزل » لأن الضرورات قد لا يكون لها – دائماً وأبداً – صفة النسزول . وقد

<sup>(</sup>١) مجلة الإتصالات -- العدد الأول -- أغسطس سبنة ١٩٨٢ ، ص ١٥ ،

أشار الإسلام إلى الضرورة بأعتبارها ضرورة فحسب ، رون أي تحديد لها أو نزول بها ، لإنه أراد أن يظهر المقيقة التي يراوغ فيها الشيوخ أو يتجاهلونها . حقيقة أن الضدرورات تنبع ، وتتبع اختلاف الأزمان واختلاف المجتمعات وتغير الظروف والملابسات فتنشأ ضرورات لجيل لاحق لم تكن معروفة - أو تعد ضرورة - لجيل سابق ، ولا يتصور الإنسان أن يكون هناك سلفاً سجل محدد تماماً بالضرورات من ظهور الإسلام حتى يوم القيامة ، ولا يكون على الفقيه إلا الرجوع إليه ليقرر ما إذا كان الأمر يمثل ضرورة أو أنه ليس ضرورة ، إن الأمر يعود إلى فهم هذه الضرورات في ضوء الأصول الإسلامية العليا ، التي يعد التيسسير أحدها .. ومن هذا فهناك مندوحة إسلامية يمكن على أساسها تقبل ما يأتي به التطور من ضرورات ... وعندما يأتي التطور بصور من الصعوبات والمشقات ، فإن التيسير - وهو أصل أصيل في الإسلام - يوجد الطول التي تيسر على الناس مقابلة هذه الشيسرورات .. ولا يكون هذا نزولاً من الإسسلام .. وإكن تيسبيراً منه على الناس ،، ورحمة وسماحة

وتجارباً مع الأوضاع والتطورات التي تكتنف حياة الناس ،

وقريب من ذلك أيضاً مسلك البعض إزاء الخيارات إذ يختار الأصعب والأشق استبراء لدينه وتحوطأ ، فيما يظن ، أو إعمالاً للحديث الذي يرويه النعمان بن بشير عن النبى على : « الحلال بين والحرام بين وبينهما مشتبهات لا يعلمهن كثير الناس ، فمن لتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه ، ومن وقع في الشيهات وقع في الحرام كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيه ألا وأن لكل ملك حمى ألا وإن جمى الله محارمه » في حين أن الفيصل في الأمر يوضحه بقية الحديث « ألا وأن في الجسد مضفة ، إذا صلحت صلح المسد ، وإذا فسدت فسد المسد ألا وهي القلب » فالمعيار هذا الإطمئنان القلبي ، ويغلب عندما يسال السائلون عن هذه المجالات أن يجاوبوا بردود توجب عليهم تحرزاً وحيطة قد لا يكون لها داع سوى التشدد .. وعدم المعرفة بملابسات السائل . إذ المفروض في مثل هذه المسائل أن يضبع المرء ما يحتمل الوقوع فيه من مخاطر .. مقابل ما يحتمل أن يؤدي إليه من مشقة .. ويأخذ يأقل الضررين ، والقيصل في هذا هو اطمئتان القلب ، وهذا هو سر إضافة الفقرة الخاصة بالقلب في آخر الحديث .

## الفصل الثاني تطبيقات حديثة

ذكرتا من قبل أن القرآن الكريم والسنة النبوية تضمنا تيسيرات عديدة ولاحظا ظروف الضرورة أو المشقة أو القسر إنطلاقاً من أن التيسير أصل من أصول الإسلام وأشرنا إلى بعض أمثلة ذلك كالتيمم بدلاً من الوضوء والفسل لمن لا يجد الماء ، والصلاة جالساً أو نائماً لمن لا يستطيع الصلاة واقفاً ، والجمع بين الصلاتين والقصر في السفر والإفطار للمريض والشيخ والمسافر ... الغ .. مما تتضمنه كتب الفقه ، وأشرنا إلى أن الفقهاء لم يحاولوا الحديثة على الحالات التي أوجدتها الحياة الحديثة على الحالات المتصوص عليها ، ريما لأنهم اعتبروا هذا نوعاً من الاجتهاد المحرم أو الذي لا يقدرون عليه ، دع عنك الإستناد إلى مبدأ التيسير باعتباره أصلاً تستلهم منه أحكام الشريعة الإسلامية مباشرة .

ولإستكمال هذا النقص سنعرض هنا لبعض الحالات التي تطرأ للمسلم المعاصر .. وما يكون عليه تيسير الإسلام تجاهها والملحوظ أن معظمها من باب الشعائر والعبادات التي تمارس كل يوم والتي قد تتضمن نوعاً من المشقة ، أو تكون بلغة الحنفية « مما تعم به البلوي ! »

#### الجمع بين الصلاتين دفعا للحرج

تحتل الصلاة منزلة الصدارة بين العبادات ، ويحتل التوقيت منزلة الصدارة فيها ، ويكتسب حساسية خاصة ، وقد لفت انتباهنا في يوم ما أن الوصية الأولى من الوصايا العشر لأكبر الهيئات الإسلامية في العصر الحديث كانت توجب القيام للصلاة عند سماع الآذان . وظاهر النص القرآني يعضد ذلك « إن الصلاة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً » فضلاً عن أحاديث عديدة تقرن الصلاة بالآذان .

ونحن لا نخستك في أن هذا هو الأصل ، كلما أننا نلمس فيه الحكمة التي توخاها الشارع من تحديد هذا التوقيت وتقسيمه لليوم وانتظامه له بحيث تغطى الصلوات الخمسة اليوم كله وعندما يقال « الظهر » فإنه يعنى وقتأ معيناً ، وكذلك العصر أو المغرب .. وقد كان التوقيت العربي ينفذ من المغرب نقطة البداية .. ولكن هذا كله لا ينفى أن كلمة « وقت » و « موقوتاً » في الآية يمكن أن يمتد بالنسبة لكل صلاة من الصلوات الخمسة إلى ما هو قبيل بداية الصلاة التالية ، حتى مع ملاحظة الكراهة المتأنية من تمييم هذا التوسم التحديد الدقيق ، وهو عادة أخر ما يسمح به في التوقيت ، كما أن وجود الأصل لا ينفى وجود اعتبارات ترتفق على هذا الأصل وبكون لها حق عليه ، وقد تتعدد هذه الإعتبارات حتى تغلب الأمل نفسه أو توقفه دون أن يكون في ذلك افتيات غير مشروع عليه ، لأنها هي أيضاً أصول لها وجاهتها ، فلا بعقل أن بكون حال المريض المتهالك في الصبلاة مو حال الشاب المتعافى ، أي من هو منهمك في حرب ، كمن هو آمن في سبريه ، فأختلاف المسارسة في الأحوال الشباذة لا يعد تضاداً أو تناقضاً للممارسة في الأحوال العادية والتي هي الأصل ، لأن الأصل إنما وضع للحالات العادية ولأنه افترض فيه كما افترض في الشريعة بأسرها – أن لا يتضمن إعناتاً أو حرجاً أو مشقة ، فالتكييف الحقيقي لمثل هذا الوضيم هو تقابل عدد من الأميول في وقت واحد، مما يتعين معه إعطاء الأولوية للأصل الذي تتطلبه الملابسة أو الظرف الخاص أو الوقت أو الضرورة ... إلخ .

وهو أمر يزداد وقوعاً بقدر تعقد الحياة وتعدد الاحتمالات ، ولا تعارض بين عام وخاص كما يقول الأصوليون ..

وموضوع الجمع بين الصلاتين دفعاً للحرج أو مشقة موضوع عزف عنه معظم الفقهاء القدامي ، وتهربوا من معالجت ، وابتغوا الوسائل لدفع الآثار التي جاءت في ذلك . ومن المحتمل أن يكون لهم عدر ، لشدوذ ذلك عن الأصل المقرر ، بل والمقدس . وما يمكن أن يؤدي إليه من سوء في الفهم أو الاستخدام ولأن « روح العصر » والمناخ الذي كان يحيط بهؤلاء الفقهاء لم يكن يتطلب إثارة هذه القصية أساساً ، فلم يكن المناخ ليسمح بهذا القدر من الحرية في فهم النصوص ، ولم تكن ضرورات العصر بالتي تجلب مشقة في أداء كل صلاة في وقتها إذ المفروض أن المجتمع الإسلامي يوجب ذلك أو على الأقل تسمح أوضاعه به .

ولكن الصورة تختلف إختلافاً جذرياً في العصر الحديث ، لأن استفاضة الثقافة والمعرفة ونشر المراجع الإسلامية القديمة والحديثة ، ومناخ الحرية وإنعتاق الفكر من إسار العقلية النقلية ، بالإضافة إلى ما أوجدته الأوضاع الحديثة من ضرورات تجعل الإلتزام الدقيق باداء بعض الصلوات – عند سماع الأذان – عملاً قد يتعدر في كثير من الحالات .

وقد تصدى لمعالجة هذه القضية بنوع من التوسع

عالمان أحدهما من رجال الفقه الشيعى ، والثانى من رواة الحديث النبوى ، وأيدا معا وبكل قوة الجمع بين الصلاتين تجنباً للمشقة (١).

أول هذين هو الشيخ عبد الحسين شرف الدين الموسوى الذي عالج هذا الموضوع في مقال نشره في مجلة رسالة الإسلام (السنة السابعة - العدد الثاني رمضان سنة ١٩٧٤ - أبريل سنة ١٩٥٥) بعنوان الجمع بين الصلاتين ، ثم عاد فعالجه - بشيء من الإسهاب في كتابه « مسائل فقهية » (٢) .

ويقرر العلامة شرف الدين الموسوى « ... وقد صدع الأئمة من آل محمد علله بجوازه [ أي الجمع ] مطلقاً غير أن التفريق أفضل ، وتبعهم في هذا شيعتهم في كل عصر ومصر ، فإذا هم يجمعون غالباً بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء ، سفراً وحضراً ، لعدر أو لغير عدر .. وجمع التقديم وجمع التأخير عندهم في الجواز سواء » .

واستند المؤلف ، وهو بالطبع يمثل رأي الشيعة - على

المنا أن الإمام الشوكاني رسالة في هذا الموضوع ، واكننا لم نعثر عليها .

 <sup>(</sup>٢) مسائل فقهية - دار الأنداس الطبع والنشر (بدون تاريخ)
 من ص ٧ إلى ص ٢٤ .

بعض الأحاديث النبوية أبرزها عن سعيد بن جبير عن أبن عباس قال صلي رسول الله تلك الظهر والعصر جميعاً والمغرب والعشاء جميعاً في غير خوف ولا سهد » ، وفي احدى روايات هذا الحديث سال أحد الرواة ابو الزبير - سعيداً لم فعل ذلك فقال سالت ابن عباس كما سالتني فقال أراد أن لا يحرج أحداً من أمته » ، وعن جابر بن زيد عن ابن عباس أن رسول الله تلك صلى بالمدينة سبعاً وثمانياً الظهر والعصر والمغرب والعشاء ، وبي عن عبد الله بن شقيق أن ابن عباس قال « رأيت رسول الله تلك جمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء ، وبي عن عبد الله بن شقيق أن ابن عباس قال « رأيت قال عبد الله بن شقيق أحاك في صدري من ذلك شيء قائيت أبا هريرة فسألته فصدق مقالته » .

وحديث ابن عباس بمختلف رواته في مسلم وأحمد ومالك ورجال أسانيدها احتج بهم البخارى وإن لم يورد البخارى نفسه إلا احدى الروايات .. وأوردها باعتبارها في ليلة مطيرة .

ويؤيد حديث ابن عباس ما روى عن ابن مسعود إذ قال جمع النبى ظلا ، يعنى فى المدينة ، بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء فقيل له فى ذلك فقال : « صنعت هذا لئلا تحرج أمتى » أخرجه الطبرانى ،

وكذلك المأثور عن عبد الله بن عمر إذ قيل له « لم ترى النبى على جمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء مقيماً غير مسافر أنه أجاب بقوله « فعل ذلك لئلا تحرج أمته » .

ولم يجد علماء الحديث مطعناً على رواة أحاديث ابن عباس ولكنهم أولوه بأنه الجمع الصورى أي أن يصلى صلاة في أخر وقتها والصلاة الأخرى في أول وقتها .

وقال النووى « ومنهم من تأولها فحملها على الجمع لعذر المرض أو نصوه مما هو في معتاه ، قال وهذا قول أحمد بن حنبل والقاضي حسين من أصحابنا واختاره الخطابي والمتولى والروياني من أصحابنا وهو المختار في تأويلها لظاهر الحديث .

ولكنه بعد أن ناقش تأويلات الصديث قال: وذهب جماعة من الأئمة إلى جواز الجمع في الحضر للحاجة لمن لا يتخذه عادة وهو قول ابن جرير وأشهب من أصحاب مالك وحكاه الخطابي عن القفال الشاسي الكبير من أصحاب الشافعي وعن أبي اسحاق المروزي وعن جماعة من أصحاب الصديث واختاره ابن المنذر » . قال ويؤيده ظاهر قول ابن عباس « أراد أن لا يحرج أمته » إذ لم يعلله بمرض ولا غيره والله أعلم » .

وأراد العلامة الموسوى أن يستند إلى نص من القرآن فقال « والدليل على جواز الجمع مطلقاً موجود والحمد لله

سنة صحيحة كما سمعت بل كتاباً محكماً مبيناً ألا تصغون لأتلو عليكم من محكماته ما ينجلي به أن أوقات الصلوات المفروضية ثلاثة فقط ، وقت لفريضيتي الظهر والعصر مشتركاً بينهما أيضاً ، ووقت لفريضيتي المغرب والعشاء على الاشتراك بينهما أيضاً وثالث لفريضية الصبح خاصة فاستمعوا له وأنصتوا « أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسق الليل ، وقرآن الفجر إن قرآن الفجر كان مشهوداً » .

ونعتقد أن هذا الاستدلال لا يمكن أن يؤخذ بالطريقة التي ساقها العلامة الموسوى ، لأن ذلك يوحى بأن الأصل في المواقيت أنها ثلاثة ، ولا خلاف في أنها خمسة وإن السنة النبوية قد فصلت ما أجمله القرآن في ذلك كما فصلته في مواقع أخرى عديدة . فضلاً عن أن ما استهل به حديثه وتقلناه عنه من أن الشيعة يجيزون الجمع مطلقاً ويجمعون غالباً بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء سفراً وحضراً لعذر أو لغير عذر جمع التقديم وجمع التأخير عندهم في الجواز ساواء » يضرح بالرخما عن حدودها ، ويجعلها دأباً ما دامت ممارستها لعذر أو لغير عذر ويميع ما قاله هو نفسه من أن التقريق أفضال ،

والمفروض أنها رخصة دفعاً لحرج ، وتؤدى بقدر هذا الحرج فيمكن مثلاً للموظف أو العامل الذي لا يستطيع أداء انظهر والعصس كل في وقته أن يجمع ولكن قد يستطيع في منزله أن يؤدي المغرب والعشاء كل في وقته ، فلا يكون هناك ميرر للجمع مادام الحرج قد انتفى ، ونحن نقر العلامة الموسوى على ما ذهب إليه ، « ولعل المحققين منهم (أي الفقهاء) في هذا العصر على رأينا - كما شافهتی به غیر واحد منهم - غیر آنهم لا پجراون علی مبادهة السامة بذلك ، وربما يمنعهم الاحتياط ، فإن التغريق بين الصلوات مما لا خسلاف فيه ، وهو أفضل بخلاف الجمع . لكن فاتهم أن التفريق قد أدى بكثير من أهل الأشغال إلى ترك الصبلاة كما شاهدناه عياناً بخلاف الجسم . فإنه أقرب إلى المجافظة على أدائها ، ويهذا يكون الأحوط للفقهاء أن يفتوا العامة بالجمع وأن ييسمروا ولا يعسروا .. إلخ .. » نقول إننا نتفق معه في هذا تماماً ، ولكن على أساس أن لا يكون هذا دأباً ونهجاً متبعاً فلا نهرب من التشدد إلى التحلل .. ومن النقيض إلى النقيض ..

وأما عالم الحديث الذي تصدى لهذا الموضوع فهو الشيخ الحافظ أبى الفيض أحمد ، وهو محدث مغربي من

أسرة عرفت بهذا الأمر ووائده هو الحافظ شيخ الإسلام أبى عبد الله محمد بن الصديق الغمارى . وقد عرض وجهة نظره في كتاب بعنوان « إذالة الخطر عمن جمع بين الصلاتين في الحضر .. » (١) .

والكتاب في ١٦٠ صفحة من القطع الكبير ، وقد برهن مرافه ( الشيخ الحافظ أبى الفيض أحمد ) بنصوص الأحاديث الني محصها على صحة الجمع سواء في السفر أو في الحضر عند وجود المشقة وانتهى بالنسبة للجمع في السفر إلى أنه « سنة » وأنه يكون جمع تأخير في وقت الثانية وجمع تقديم في وقت الأولى ، تارة في أول الوقت وتارة وسطه وتارة أخره ، وأن ذلك صحيح ثابت مخرج في الصحيحين والسنن وغيرها بالأسانيد الصحيحة في الصحيحة والحسنة التي يثبت بدونها الأحكام » ص ٧٥ .

أما بالنسبة لموضوع الجسمع في الحضر عندوجود المشقة فقد أثبته بأحاديث عن على بن أبى طالب وجابر وأبى هريرة وابن مسعود وابن عمر وقال: أما حديث على فقال أبو بكر الخلال حدثنا اسماق بن خالد البالسي قال حدثنا حفص بن عمر العدني ثنا مالك بن أنس ثنا جعفر

<sup>(</sup>١) وقد طبع في مطبعة دار التأليف بالقاهرة ، سنة ١٣٦٩ .

قلت هذا السند لا بأس به يكتب فى الشواهد البالسى ذكره ابن حبان فى الثقات والعدنى وثقه جماعة وقال آخرون فيه لين .

وأما حديث جابر فقال الطحاوى في معاني الآثار حدثنا محمد بن خزيمة وابن أبى داود وعمران بن موسى الطائي قالوا حدثنا الربيع بن يحيى الأشناني قال حدثنا سفيان الثورى عن محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال جمع رسول الله تله بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء بالمدينة للرخص من غير خوف ولا علة .

وأما حديث أبى هريرة فرواه البزار في مسنده قال جمع رسول الله علله بين الصلاتين بالمدينة من غير خوف هكذا رواه منفردا وفيه عثمان بن خالد الأموى ، وهو ضعيف لكنه في صحيح مسلم من رواية عبد الله ين شقيق عن ابن عباس في حديثه الآتي في الجمع ، وفيه قال عبد الله بن شقيق : فحاك في صدرى من ذلك شيء ، فأتيت أبا هريرة فسالته فصدق مقالته .

وأما جمع حديث بن مسعود فرواه الطبراني في الأوسط والكبير عنه قبال جمع رسول الله على بين الأولى والعصر ، وبين المغرب والعشاء ، فقيل له في ذلك ، فقال : « صنعت هذا لكي لا تحرج أمتى » ، وفيه قال عبد الله بن عبد القدوس وثقه ابن حبان ومحمد بن عيسى بن الطباع وضعفه آخرون لأجل المذهب والعقيدة لأنه كان متهما بالرفض ، وهذا تضعيف ضعيف ، وقال البخاري هو في الأصل صدوق إلا أنه يروى عن أقوام ضعاف ، وروى له في الصحيح تعليقاً ، وهذا المحديث لم يروه عن ضعيف ، بل رواه عن الأعمش ، وهو ثقة فيكون الحديث حسناً لا سيما مع شواهده .

وأما حديث ابن عباس فرواه مالك في الموطأ عن أبي الزبير المكي عن سعيد بن جبير عن عبد الله بن عباس أنه قال صلى رسول الله على الظهر والعصر جمعاً والمغرب والعشاء جمعاً في غير خوف ولا سفر ، قال مالك أرى ذلك كان في مطر ، ورواه الطيالسي وأحمد والبخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي والطحاوي والطبراني والبيهقي وأبو تعيم والخطيب وأخرون ،

وأما حديث ابن عمر فقال عبد الرزاق أنا ابن جريج عن عمرو بن شعيب قال عبد الله بن عمر جمع لنا رسول

الله عَدّ مقيماً غير مسافر بين الظهر والعصر والمغرب والمعرب والمغرب والمعشاء ، فقال رجل لابن عمر لم ترى النبي على فعل ذلك ؟ قال لئلا يحرج أمته إن جي رجل ،

وقال عبد الرزاق أنا معمر عن موسى بن عقبة عن نافع عن ابن عمر قال كان رسول الله عله إذا جد به السير أو حزبه أمر جمع بين المغرب والعشاء .

فهذه الأحاديث ثابتة لا سيما خبر ابن عباس فإنه مجمع على صحته بين المسلمين ، وهي تفيد الجمع في الحضر من غير خوف ولا مرض عن النبي قلة ، وما كان كذلك فلا يسمع رده أو عدم قبوله إلا بدليل يصرفه عن صلاحية العمل والقبول ، وحيث لا دليل ، فالعمل به سائغ ، بل مطلوب ، ولا سيما وقد صرح الرواه بأن النبي على فعل ذلك للرخصة ، ورفع الحرج عن الأمة مع ورود الخبر بالحث الأكيد على قبول الرخصة والصدقة التي يتصدق بها الله تعالى على عباده ، وبالزجر عن ردها وعدم قبولها ، كما تقدمت الإشارة إليه أول الكتاب . فمن يحمع بين الظهر والعصر أو المغرب والعشاء في المضر لحاجة دعته إلى ذلك فقد امتثل لأمر الله تعالى باتباع رسوله على والعمل بسنته .

فهو مثاب على فعله وصبلاته صبحيحة لا يقول ببطلانها إلا جاهل أو ضبال (١) .

وقد ناقش المؤلف بإفاضة كل المطاعن التي وجهت إلى هذه الأحاديث بدعوى أنها منسوخة بأحاديث المواقيت ، أو لمعارضتها لحديث ابن عباس عن النبي ظلاً : « من جمع بين الصلاتين من غير عذر فقد أتى باباً من أبواب الكبائر » وادعى بعضهم الإجماع على ترك ظاهره إستناداً إلى قول الترمذي في آخر جامعه .. أو ما قيل عن أن الجمع كان لمطر أو غيم وفندها جميعاً ، ولعل خير ما يمكن أن يضاف ، ويمكن أن يقنع الذين يرفضون إعمال أحاديث الجمع ، وهو أن الجمع إنما يكون لعذر المشقة . أداديث الجمع ، وهو أن الجمع إنما يكون لعذر المشقة . وأنه لما كان ثابتاً في السفر والمطر لعلة المشقة فيفترض أن ينسحب على ما يتضمن مشقة كمشقة السفر أو المطر

ومن الثابت أيضاً أن النبى علله أمر سبهله بنت سهيل وحمنه بنت جحش وأسماء بنت عميس لما اشتد عليهم الغسل أن يجمعوا بين صلاتين بغسل واحد .

 <sup>(</sup>۱) من ص ۸٤ إلى ص ۸۸ بتصرف من كتاب : « رفع الخطر
 عمن جمع بين الصلاتين في المضر » .

مواصلته وعدم استطاعة تركه لما يترتب عليه من فساد أو مسئولية أشد مشقة من السفر أو الملر أو الغسل.

والحديث الذي روى عن ابن عباس عن عبد الله بن شقيق قال: « خطينا ابن عباس يوماً بعد العصر حتى غريت الشمس ويدت النجسم وجسعسل الناس يقبواون الصيلاة .. الصيلاة قال فجاءه رجل من بني تميم لا يفتر ولا ينثني المسلاة المسلاة قال ، فقال له ابن عباس : جمم بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء قال عبد الله ابن شبقیق فی الله فی صدری من ذلك شیء فجئت أبا مريرة فسألته فصدق مقالته » نقول إن هذا الحديث يحل مشكلة كثيراً ما يتعرض لها المحاضرون والمشتركون في الاجتماعات المسائية التي تبدأ قبل المغرب ثم يأتي المغرب فيقطعها ، ويخرج عدد لأداء الصلاة وينفك العقد النظيم ويتهاوى الإنضباط وينقطع السياق ، لأن لهؤلاء جميعاً متدوحة ،، والعلم بعد عبادة ،، ولعله أفضل من العيادة ، فلا حرج إن استمروا وجمعوا ما بين المغرب والعشاء، وعندما يفهم هذا ويصبح مبدءأ متبعأ ينتفى الحرج تمامأ من عدم صلاة للغرب في وقتها.

ومن العلماء المعاصيرين الذين عبالجيوا هذه النقطة العلامة الشيخ محمود شلتوت فعند حديثه عن تيسير الله على عباده في الصبلاة قال : « فأباح للمؤمن أن يجمع بين صلاتين في وقت واحد ، وقد اتفق الأنمة على هذا المبدأ غير أنهم اختلفوا في مدى تطبيقه فاقتصر بعضهم فيه على الجمع بين الظهر والمغرب بعرفة وبين المغرب والعشاء جمم تنضير في وقت العشاء بمزدافة ومنعوه في غير هذين المكانين ، وغيرهم أجازوه بعضسهم للسقر والمطر وزاد بعضهم جوازه للمريض الذي تلحقه المشقة بالتفريق والمرضى والمستحاضة ولن خاف ضرراً يلحقه في معيشته يترك الجمع وتوسع بعضهم في جواز الجمع مطلقاً بشرط أن لا يتخذ ذلك خلقاً وعادة ، حكى ذلك الشركاني عن جم من العلماء وقال صاحب « فتح الباري » وممن قنال به ابن سيترين وربيعة وأشبهب وابن المنذر والقنفال الكبيس وحكام الخطابي من أصبحاب الحديث وحكاه غيره عن غيرهما (١) .

<sup>(</sup>١) الإسلام عقيدة وشريعة ، الإدارة العامة للثقافة الإسلامية بالأزهر ، ص ٨٢ .

### القصر في السفر

قصر الصلوات الرباعية في السفر إلى ركعتين أمر في حكم المجمع عليه بين المذاهب إستناداً إلى قوله تعالى : « وإذا ضربتم في الأرض فلا جناح عليكم أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا » .

وقد أثار البعض حول هذه الآية من ناحية إطلاق إباحة القصر أو إيجابه تحفظين :

الأول: أنهما تقول « فلا جناح عليكم » وتعبير لا جناح لا يوجب القصر .. ولكن القرآن قال: « فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطوف بهما » والطواف واجب مفترض ، وقال: « فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه » والتعجل مندوب ، ومن هنا فالتعبير يمكن أن يحمل على الوجوب . أو الندب ، وذكر الزمخشسرى في الكشاف أن التعبير إنما أريد به تبديد ما قد يتبادر إلى الذهن من أن القصر نقصاناً فنفي عنهم الجناح لتطيب نفوسهم بالقصر وبطمئنوا إليه .

والثانى: أن الآية قالت: « إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا .. » فكانها أسست القصر على خوف الفتنة ، وقد

انتهى ذلك وآمن الناس وقد آثار التعبير عمر بن الخطاب ودفعه لأن يسأل النبى على فقال: « صدقة تمدق الله بها عليكم فاتبعوا صدقته »، وقد قبل النبى على وهو أتقى الخلق وأقريهم إلى الله هذه الصدقة .. فلم يزد في سفر إبداً على ركعتين ( باستثناء المغرب بالطبع ) « حتى قبضه الله »، كما قال ابن عمر فيما أخرجه مسلم . وكان يصلي بأهل مكة – من الهجرة – ركعتين ، بينما يتم القوم عملاتهم أربع ركعات معتذراً عن نفسه وصحبه أنهم قوم سفر .

ولا مجال الإنسارة إلى كلام أثمة المذاهب في مثل هذا الموجز ، لأن كلامهم لا يقف أمام النص القرآني والمارسة النبوية ، كما أن محاولاتهم تحديد مسافة السفر أو مدة القصر لا جدوى فيها ، فالسفر هو السفر سبواء كان بعيداً أو قريباً وقد كان أهل مكة على عهد النبي الله وأبى بكر وعمر إذا ضرجوا من مكة إلى عرفات يقصرون ، كذلك لا معنى لتحديد مدة القصر ، باربعة أيام أو خمسة عشر أو تسعة عشر يوماً ، فمادام الإنسان بعيداً عن محل إقامته ، فهو في سفر .

وقد أقام أنس بن مالك بالشام سنتين وهو يقصر وأقام أصحاب النبى كله برام هرمز سبعة أشهر يقصرون الصلاة سنتين الصلاة سنتين وهو في كابل .

فلا معنى لتعنتات الفقهاء ومحاولاتهم التعسير على الناس فيما جعل الله لهم فيه سعة ويسراً ، فإن هذا يشالف نهج الإسلام وقد يجعلهم من المبتدعين المخالفين الرافضين لصدقة الله تعالى عليهم أو الجاحدين لسماحة الإسلام والمنفرين عنه .

# تيسيرات في الوضوء والغُسل مع ملاحظة خاصة لظروف المرأة المسلمة المعاصرة

#### ١ - التيمم:

الحالة الأخيرة هي فيما نرى ما تنطبق على الوضيوء ، لأن تطهير أبشار الناس وجلودهم لن ينف أنهم يجمعون الخياث والنجاسات في أمعائهم وأنهم مهما غسلوا وجوههم ورؤسهم قلن يغسلوا أذهانهم مما يشغلها أو يستأثر بها من هموم أو شهوات أو مشاغل ، فالإسلام عندما يتطلب الوضوء ويجعله شرطأ لمسحة الصبلاة فإنما هو يتخذ من الصلاة ، وهي أعلا الشعائر وأكثرها قداسة . وسيلة ليفرض على الناس طريقة للنظافة كان يمكن --بدون هذا القسرض - أن لا يقسربوها .. ويغلب عليهم القصور والكسل ، والشيء نفسه يقال على الغُسل الذي فرض في مناسبات معينة ، ويهذا فإن الإسلام كفل المسلمين حداً أدنى - ولكنه كاف - من النظافة سواء كأنت نظافة الأيدى والوجوه والأقدام عن طريق الوضوء، أو للجسد بأسره عن طريق الغسل في حين أن كثيراً من الشعوب التي لا تدين بالإسلام قد حرمت هذه الرسيلة ، وأولا أن مسعظم هذه الشسعسوب هي في المنطقة الباردة لذهبت قذارتهم مضرب الأمثال ، ومما يثير الدهشة لدى المسلم أن يعلم أن الأوربيين لم يكونوا يعرفون الإستحمام قبل أن تهيئه لهم ظروف الحياة الحديثة ، وأن معظم الملوك الذين كانت وسائلهم تتيح لهم الإستحمام لم يكونوا ليستحمون طوال حياتهم ، إلا مرات معنودة .. إن فعلوا الفائك القديس لويس التاسع لم يستحم في حياته سوى ثلاث مرات ، وأما لويس الرابع عشر - زير النساء المشهور - فلم يستحم أبداً ، وإنما كان يمسح جسده بالكواونيا ، وكان يطلب من عشيقاته أن لا يستحممن !!

ولا ريب في أن اشتراط الإسلام الوضوء قبل الصلاة - الأمر الذي أوجب النظافة اليومية على المسلمين إيجاباً - يعد من مزايا الإسلام ، ومن حسناته الاجتماعية . ومع هذا فلا ريب أيضاً أن الوضوء خمس مرات قد يكون عسيراً في بعض الحالات ، وأن بعض الظروف قد تحول دون ذلك . ومن هنا جعل الإسلام المسلمين مخرجاً من هذه المشقة ، فإذا انعدم الماء فيمكن التيمم ، وهي عملية رمزية خالصة ، ولا يمكن أن تشق على أحد كائناً ما كانت الظروف ، والتيمم يجزىء عن الوضوء كما يجزىء عن الفسل .

وعدًد كاتب معاصر بعض الحالات التي يمكن أن تعفى من الوضوء وتبيح التيمم والتي ليست مشهورة بين الناس

وإن كان قد اعادها الى الفقه الشافعي فقال عند حديثه عن الشيخ عن الدين بن عبد السلام:

« ويجوز التيمم للمشقة كالخوف من حدوث المرض من ماء الوضوء أو الخوف ابطاء الشفاء أو اذا غلا ثمن الماء وأصبح الحصول عليه مشقة أو اذا احتاج الانسان الي ثمنه في سفر أو نحوه ويجوز للمرأة أن تتيمم بدلا من الوضوء بالماء اذا كان الماء يؤذي جمال وجهها كأن يظهر من أثر الوضوء في الشتاء ما يشين هذا اذا كان الوضوء يؤثر على جمال المرأة في وجهها أجاز لها الشافعي أن تتيمم (۱) » .

ولم نحقق هذه الأقوال - خاصة الأخيرة، ولم يذكر الكاتب سنده في هذا والمرجع الذي أستقاه منه ولهذا فنحن ندرجها على مسئوليته .

#### ٢ - المسيح على الخفين:

هناك عدد من الأحاديث تثبت أن النبي على الخفين . منها ما ربى عن شريح بن هاني قال سالت على الخفين . منها ما ربى عن المسح على الخفين فقال جعل رسول

 <sup>(</sup>١) ص ٣٧٠ أنمة الفقه التسسعة للأستاذ عبد الرحمن الشرقاري عليه كاب اليهم .

الله على ثلاثة أيام ولياليهن للمسافر ويوما وليلة للمقيم رواه مسلم.

وعن أبى بكرة عن النبى على أنه رخص المسافر ثلاثة أيام ولياليهن والمقيم يوما وليلة إذا تطهر فلبس خفيه أن يمسح عليه مسا رواه الأثرم في سننه وابن خيزيمة والدارقطني وقيال الخطابي هو صحيح الإستاد وعن صفوان بن عسال قال كان رسول الله على يأمرنا أذا كنا سفرا أن لا ننزع خفافنا ثلاثة أيام ولياليهن إلا من جنابة ولكن من غائط وبول ونوم رواه الترمذي والنسائي . وعن على أنه قال لو كان الدين بالرأى لكان أسفل الخف وعن على أنه قال لو كان الدين بالرأى لكان أسفل الخف أولى بالمسح من أعلاه (١) وقد رأيت رسول الله على يمسح

<sup>(</sup>۱) رحم الله الإمام على ونضر وجهه ، كما رحم الإمام الأعظم أبا حنيفة النعمان ، فقد اكتفيا بقولهما : « لو كان الدين بالرأى لكان أسفل الفف أولى بالمسح من أعلاه » ولم يكونا ليعجزا عن أن يريا أنه لما كانت الحكمة في المسح هي التيسير ، فإن هذا اقتضى أن يكون المسح على ظاهر الخف . إذ لو كان على أسفله لتقذرت الأيدى بما يمكن أن يجمعه ولوجب غسل الأيدى ، وليس في الهرب من غسل الأقدام إلى غسل الأيدى التيسير المنشود والعملية رمزية خالصة : « أن ينال الله لحومها ولا دماؤها ولكن يناله التقدى منكم » .

على ظاهر خقيه رواه أبو داود والدارمي معناه ، ، وهذه الأحاديث صحيحة ويؤخذ بها وإن كان الحديث الأشهر في هذا الباب هو عن المغيرة بن شعبة الذي جاء بروايات متعددة ، وقد كانت رواية هذا الحديث عن المغيرة بن شعبة سبباً في استبعاد الشيعة له وعدم الأخذ بمبدأ المسح على الخفين ، وإن كان في الباب روايات عن على بن أبي طالب . وقال ابن رشد في كتابه [ بداية المجتهد ونهاية للقتصد ] عن جوازه : « فيه ثلاثة أقوال : القول الشهور أنه جائز على الاطلاق ويه قال جمهور فقهاء الأمصار، والقول الثاني جوازه في السفر دون الحضر ، والقول الثالث منع جوازه باطلاق وهو أشدها ، والأقاويل الثلاثة مروية عن الصدر الأول وعن مالك ، والسبب في اختلافهم ما يظن من معارضة أية الوضوء الوارد فيها الأمر بغسل الأرجِل للآثار التي وردت في المسح على تأخر أية الوضوء . وهذا الشلاف كان بين الصحابة في الصدر الأول فكان منهم من يرى أن أية الوضوء ناسخة لتلك الآثار وهو مذهب أبن عباس ، واحتج القائلون بجوازه بما رواه مسلم أنه كان يعجبهم حديث جرير وذلك أنه روى أنه رأى النبي 🕸 يمسح على الخفين فقيل له إنما كان ذلك قبل نزول المائدة فعقال منا أسلمت إلا بعند نزول المائدة ، وقنال

المتاخرون القائلون بجوازه ليس بين الآية والآثار تعارض لأن الأمر بالغسل إنما هو مستوجه إلى من لا خف له والرخصية إنما هي للابس الخف ، وقيل إن تأويل قراءة الأرجل بالخفض هو المسح على الخفين . وأما من فرق بين السفر والحضر فلأن أكثر الآثار الصحاح الواردة في مسحه عليه الصلاة والسلام إنما كانت في السفر . مع أن السفر مشعر بالرخصة والتخفيف والمسح على الخفين هو من باب التخفيف فإن بزعه مما يشق على المسافر » أ.هـ ، وقد ذهب الامامية إلى تحريم المسح على الخفين مطلقاً لخالفته لصريح آية – المائدة وهي من أواخر الآيات نزولاً – ولأن الحديث الأشهر هو عن المغيرة بن شعبة ، وهم يطعنون في عدالته ، أما حديث جرير الذي قيل انه أسلم بعد المائدة .. فقد تناول هذه النقطة الشيخ عبد المسمين شرف الدين الموسوى في كتابه مسائل فقهية بالتمحيص (۱) وانتهي إلى غير ذلك .

<sup>(</sup>١) قال: « قلت بل أسلم قبل نزول المائدة بدليل حضوره حجة الوداع مع رسول الله علا وقد أمره الله على ترجعته من الإصابة نقلاً عن الصحيحين – أن يستنصب الناس .

فأسلامه لابد أن يكون قبل تلك الصجة ونزول المائدة لم يكن قبلها يقيناً ، ص ١٧٤ ، « مسائل فقهية » ،

وقد شغل الفقهاء أنفسهم بهذه القضية فاشتد الشيعة في تحريمها بينما قال الكرخي « أخاف الكفر على من لا يرى المسح على الخفين » والأمسر أهون من ذلك . فأن المسح على الخفين رخصة وليس أصلاً ، ولا جدال في هذا ، ولا جدوى من مناقشة تقديم وتأخير الآثار النبوية عن سورة المائدة . ، لأن من سلطة النبي على ومن ولايته أن يتولى التفاصيل خاصة أذا كانت من باب التيسير ، الذي هو أصل من أصول الأسلام . وسبب من أسباب بعثة النبي على وصفه بها القرآن .

وهناك بعد من يرى أن المسح على الخفين « ليس من إنشاء السنة بل هو معنى القراءة الشابتة « وامسحوا برءوسكم وأرجلكم إلي الكعبين » بكسر اللام عطفا على ما قبلها والتعبير مجازى كما يقول علماء البلاغة أطلق على الحال وأراد المحل » (۱) وتعليقنا أن هذا لوصيح لكان غسل القدمين من إنشاء السنة . . وينسحب على الجوربين ما يجرى على الخفين وتعبيرات الفقهاء وتومسيفاتهم للجورب لا قيمة لها لأن المبرر في المسح هو تفادى مشقة معينة ، وهي واقعة على أي حال كان عليه الجورب. .

<sup>(</sup>۱) مائة سؤال عن الإسلام الشيخ محمد الغزالي ، هـ ۱ ، ص ٢٤٧ .

#### ٣ - مسح الأرجل:

ناحية أخرى من نواحي التيسير هي « مسح الأرجل » والنص القسراني يوحي بالمسح . . ولكن الآثار النبوية دهبت الي الغسل . فالسنة هنا كانت أكثر تصررا من القرآن . وأثارت القضية خلافا حاداً بين الفقهاء . .

فالآثار الشائعة والمتبعة توجب الغسل ، ولكن هناك أحاديث أخرى تثبت المسح كالصديث الذي أخرجه البخارى في صحيحه ورواه كل من أحمد وابن أبي شيبة وأبن أبي عمرو والبغوى والطبراني والماوردي كلهم من طريق كل رجاله ثقات (١) عن أبي الأسود عن عباد بن تميم قال رأيت رسول الله على يتوضأ ويمسح على رجليه ».

وروى عن ابن عباس أنه كان يقول « أفترض الله غسلتين ومسحتين ألا ترى أنه ذكر التيمم فجعل مكان الفسلتين مسحتين وترك المسحتين » ولما بلغه أن الربيع بنت معود بن عفراء تزعم أن النبى على توضعاً عندها فغسل رجليه أتاها يسالها عن ذلك وحين حدثته قال إن

<sup>(</sup>۱) وصفهم بكونهم ثقات ابن حجر العسقلانى حيث أورد هذا الحديث في ترجمة تميم بن زيد من القسم الأول من الإصبابة نقلاً عمن ذكرناهما من أصحاب المسانيد (الموسوى ص ۱۰۸)،

الناس أبوا الا الغسسل .. ولا أجد في كتاب الله ألا المسم .

وحتى هذا الحديث القارع: « ويل للأعقاب من النار » لم يجد بعض الكتاب فيه ما يعارض المسح فقال « وهذا لو صح لاقتضى المسح (۱) اذ لم ينكره علله عليهم ، بل أقرهم عليه كما ترى وأنما أنكر عليهم قذارة أعقابهم ولا غرو فإن فيهم أعرابا حفاة جهلة بوالين على أعقابهم ولا سيما في السفر فتوعدهم بالنار ائلا يدخلوا في الصلاة بتلك الأعقاب المتنجسة » (۱) .

وهو دفع قال به من قبله الأمام ابن رشد في كتابه « بداية المجتهد ونهاية المقتصد » أذ قال « وهذا الأثر وإن كانت العادة قد جرت بالاحتجاج به في منع المسح ، فهو أدل على جوازه منه على منعه لأن الوعيد إنما تعلق

<sup>(</sup>۱) صفحة ۱۰۵ من كتاب: « مسائل فقهية » للعلامة عبد الحسن شرف الدين الموسوى والحديث -- كما في الصحيحين عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: « تخلف عنا النبي في في سفر فسافرنا معه فادركنا وقد حضرته صلاة العصر فجعلنا نعسج على أرجلنا ، فقال: « ويل للأعقاب من النار » .

فيه بشرك الطهارة ، لا بنوع الطهارة ، بل سكت عن نوعها ، وذلك دليل جوازها » (١) .

ونعتقد أن الرسول على المحكمة في الأخذ بالغسل عندما يتاح ، أو الذين تتقذر أقدامهم بحكم ملابساتهم كالسير حفاة أو العرق عند أحتباس القدم في الأحذية في الأجواء الحارة أو غير ذلك ، ولهذا فنحن نرى أنه وإن كان مسح القدمين يجزىء في الوضوء إعمالا للآية ، ولما جاء من أثار الا أننا نأخذ بالغسل ، وما نخشاه من إعلان هذا الحكم - وهو في أغلب الظن ما خشيه معظم السلف - أن يأخذ الناس بالمسح ويدعون الغسل ويفوتون على أن يأخذ الناس بالمسح ويدعون الغسل ويفوتون على أن شدا الأحتمال يجب أن لا يحملنا على أن نغلق تيسيراً أباحه القرآن .

#### ٤ - المسح على العمامة :

ويلحق بالمسح على الخفين المسح على العمامة ، وقد استبعده الفقه الشيعي على أساس نص الآية « وامسحوا

<sup>(</sup>۱) بداية المجتهد ونهاية المقتصد ، ص ۱۲ جدا ، طبعة مبيح .

برؤسكم » وأن الأحاديث المترادفة عن النبى الله هي عن مسح الرأس لا العمامة ، وأن الحديث المشهور الذي أحتج به دعاة المسم على العمامة هو عن المغيرة بن شعبة ، وفيه لدى الشيعة مغامز — ولكن المغيرة بن شعبة ليس هو المحيد ، فقد أخرج البخارى عن عمرو بن أمية الضمرى قال « رأيت رسول الله على يمسح على عمامته وخفيه » الفتح الربائي في ترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيبائي للشيخ البنا ص ٢٨ ج ورمز له في خ وجه ( ابن ماجه ) « وانظر ص ٨٠ من هذا الكتاب » .

# ٥ - بالنسبة للمرأة المسلمة المعا صرة:

نحن بالطبع لا ننتظر أن نجد في كتب الفقه القديمة ، المؤلفة منذ عشرة قرون حديثا عن صور من التيسير تجاه المشقات التي تجابه المرأة المسلمة الصديثة عند أداءها الصلاة . فهذه المشقات - على وجه التعيين - لم تكن لتخطر ببالهم أو تتصور في خيالهم ، ولكننا نأخذ على الفقهاء المعاصرين ، أنهم بدلا من أن يقوموا بدورهم ، وهم يلمسون حيرة المرأة وعذابها إزاء ما جاء به العصر الصور جديدة في الزينة حلت محل المسور القديمة في ابتغاء صور التيسير التي تساعدها ، فأنهم لم

يدعوا صبعوبة الا وضبعوها ، فكانوا منفرين ومشبطين ومشاطين ومضافين لنهج الإسلام وسنة الرسول على .

ففى القضية المشهورة ، قضية طلاء الأظافر الذي يطلق عليه « المانيكير » ذهبوا إلى أنه يفسد الوضوء ، لأنه يختلف عن الخضاب في أن له جرما ويحجب الأظافر فلا ينالها الماء ، فيفسد الوضوء ، وبالتالي تفسد الصلاة ، دون أن يخطر لهم أن الأسلام الذي أعتبر أن خلع الذف صعوبة تجعله يبيح المسح عليها بدلا من غسل القدمين ، لابد وأن يرى أن في إزالة هذا الطللاء صنعوبة مماثلة ، أو أشد ، وأنه بعد لا يتسم بما يتسم به الفف من غلظة في الجرم ، ومن حجب لكل القدم ، فهو لا يحجب - إن حجب - الا الأظاف ، أي جزءا صفيرا من أطراف الأصابع ، ويشفع له بعد هذا أنه - رغم جرمه - الصورة الصديثة من الخضاب أو أقرب المسور اليه ، وكان الخضاب محبوباً لدى الرسول على جديرا بأن يكون بعيدا عن نقمتهم ، وهم بالطبع يعلمون ما روى عن عائشة قالت « أومأت أمرأة من وراء ستر بيدها كتاب إلى رسول الله عَلَى فَقَبِض يده فقال ما أدرى أيد رجل أم امرأة فقالت بل يد امرأة فقال لو كنت امرأة لغيرت أظافرك يعنى بالحناء ،

وقد جربنا الأفتاء ببطلان الوضوء مع هذا الطلاء فترك النساء الوضوء والصلاة معاً ، ولذلك لجئنا الى قاعدة ( ما عمت به البلوى ) فقسنا هذا الطلاء على الخضاب ، من حيث أن كل لون يلابس الجسم لا بد أن له جرماً حائل يختلف شغافية وغلظة وقد جاز الوضوء مع الخضاب ، وهو حائل لا شك فيه عن تمام وصول الماء الى الجسد ، رغم شفافيته ، ويصح معه الوضوء .

وقسناه على صحة وضوء الصباغ ، وعامل البناء والبياض ونحوه ، ما يكون على كفه من طبقة أجنبية تمنع وصول الماء الى بعض أجزاء الجسد ، ويصبح معه الوضوء .

وقسناه على جواز الوضوء مع عدم تحريك الفاتم - عند المالكية - وإن لم يصل الماء إلى ماتحته .

وقسناه على جواز سجود المصلي على كور عمامته ، وجواز مسلح بعض الرأس أو عدم مسلحه مع بعض العمامة أو القلنسوة ، بل قد ثبت في حديث مسلم ، وأحمد والنسائي ، والترمذي ، وابن ماجه أن رسول الله علا في غزوة تبوك مسلح على العمامة ( والضفين ) دون الشعر . وأجاز ابن حتبل والأوزاعي المسلح على العمامة بلا

ضرورة ولا توقيت ولا اشتراط اللبس على طهارة ، الى اقيسة أخرى ، يصبح معها الوضوء ، كالمستح على الخفين .

ورجونا أن يكون ذلك طريقاً (مؤقتاً) أو أضطرارياً إلى المحافظة على الصلاة ، حتى لا تترك نهائياً ، جريناه مرات شتى .

وما نزال نؤكد للنساء أن حكمنا بصحة الوضوء مع. وجود الطلاء ، أنما هو أجتهاد قابل للخطأ والصواب ، ومحاولة لعدم ترك الصعلاة أو الشك فيها . والأخذ باليقين أولى لمن كان يؤمن بالله واليوم الآخر ، ويخاصعة أولئك السيدات المتقدمات في السن » (۱) .

نقول إن الشيخ أثابه الله لم يكن في حاجة إلى هذه الأقيسة والتحرزات كلها ، لأن استلهام أصل من أصول الأسلام أقوى من القياس على آراء رجال مهما كانوا أئمة ، وأقوى منها جميعاً الرجوع إلى العقل وتحكيم المنطق السليم وطبيعة الشريعة ومقاصدها ، حتى وإن كان الموضوع عبادياً ، لأنه ما دام بعيداً عن ماهية الله

<sup>(</sup>١) ص ٢٥ – ٢٦ « معالم المجتمع النسائي في الإسلام » الشيخ محمد زكى أبراهيم .

تعالى وعالم السمعيات فإنه يخضع لحكم العقل والنظر ، وما يهدى إليه المنطق السليم . والقول بغير ذلك يحرم الناس من استخدام عقولهم ، ويعطل ملكات التفكير ويجعلهم أسرى الروايات ، أو على الأقل لما لا يعلمون حكمته ، وما يكون بالضرورة أصلا من أصول الدين .

# تيسيرات خاصة بالصيام

قد يكون الصوم من أقسى العبادات على كثير من الناس لما يؤدى اليه من مشقة وما يستتبعه من إطراح العادات المألوفة والمتحكمة ، ومع أن التحرر من أسار العادات وكسر هيمنتها واستبدادها بالنفس هو أحد الأهداف الحكيمة للصيام إلا أن الظروف الخاصة لفئات من الناس تتطلب معالجة معينة تتفق مع هذه الظروف .

وقد لحظ الأسلام هذا المعنى فأباح الأفطار للمسافر والمرضع والحامل ولن يكون في صيامهم مشقة بالغة . . ولا خلاف بين الفقهاء في هذا ، وانما الشلاف هو في بعض النقاط التي قد تعد تفصيلية ، ولكنها هامة ، ولها دلالتها . فهن هذه النقط : هل الصيام للمسافر يكون على سبيل الإباحة والجواز أو إنه عزيمة وواجب ؟ وسبب

الخلاف وجود أحاديث تجيز هذا وذاك . فقد روى عن أبى سعيد الحدرى قال « غزونا مع رسول الله الله است عشرة مضت من رصضان ، فمنا من صلم ومنا من أفطر فلم يعب الصائم على المفطر ، ولا المفطر على الصائم » رواه مسلم ، وعن عائشة قالت إن حمزة بن عمرو الأسلمى قال النبى على أصوم في السفر وكان كثير الصيام فقال : « إن شئت فصم ، وإن شئت فافطر » وأهم من هذا سياق الآية شئت فصم ، وإن شئت فافطر » وأهم من هذا سياق الآية كان متكم مريضاً أو على سفر فعدة من أياماً معدودات فمن الذين يطيقونه فدية طعام مسكين ، فمن تطوع فهو خير اله ، وأن تصوموا خير لكم » يوحى بجواز المسوم ، بل ويكاد يفضله على الأفطار ، ،

فى مقابل هذا فهناك أحاديث توجب الأفطار ويصل بعضها الى درجة تأثيم الصيام فى السفر .

كالذى روى عن أنس قال: « كنا مع النبى علله فى السفر فمنا الصائم ومنا المفطر، فنزلنا منزلاً فى يوم حار فسقط الصوامون وقام المفطرون فضربوا الأبنية وسقوا الركاب فقال رسول الله علله ذهب المفطرون اليوم بالآجر » متفق عليه ،

وعن جابر قال كان رسول الله ظله في سفر فرأى زحاماً ورجادً قد خلل فقال شكة : ما هذا قالوا صائم ، فقال ليس من البر الصيام في السفر » متفق عليه .

وعنه أيضا أن رسول الله خلا خرج عام الفتح إلى مكة في رمضان فصام خلا حتى بلغ كراع الغميم فصام الناس، ثم دعا بقدح من ماء فرفعه حتى نظر الناس إليه ثم شرب، فقيل له بعد ذلك إن بعض الناس قد صام، فقال: « أولئك العصاة » رواه مسلم ،

وعن عبد الرحمن بن عوف قال رسول الله علله صائم رمضان في السفر كالمفطر في الحضر .. » رواه ابن ماجه .

كما أن صياغة الآية ١٨٥ من سورة البقرة : « شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان فمن شهد منكم الشهر فليصمه ، ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر ، يريد الله بكم اليسسر ولا يريد بكم العسسر » قد توجب الإفطار خاصة بعد الأشارة الى أن أرادة الله هى « اليسر وليس العسر ».

لهذا اختلفت أراء الفقهاء في تكييف الإفطار في السفر

وهل هو رخصة أو عزيمة ، فذهب أهل الظاهر والشيعة إلى أن الإفطار في السفر عزيمة ، ولعل أفضل عرض لوجهة النظر تلك هو ما أورده الشيخ عبد الحسين شرف الدين الموسوى في كتابه « مسائل فقهية » إذ قال:

« أما الأمامية فقد أجمعوا على أن الإفطار في السفر عزيمة ، وهذا مذهب داود بن على الأصفهاني وأصحابه وعليه جماعة من الصحابة كعمر بن الخطاب وأبنه عبد الله وعبيد الله بن عباس وعبد الرحمن بن عوف وأبي هريرة وعروة بن الزبير ، وهو المتواتر عن أئمة الهدى من العترة الطاهرة ، وروى أن عمر بن الخطاب أمر رجلاً صام في السفر أن يعيد صومه ، كما هو مذهبتا ومذهب داود ، وروى يوسف بن الحكم قال سالت ابن عمر عن الصوم في السفر فقال أرأيت لو تصدقت على رجل صدقة فردها عليك الا تغضب ؟ فأنها صدقة من الله تصدق بها عليكم غلا تردوها ، وروى عن ابن عباس : « الأفطار في السفر عزيمة » وعن أبي عبد الله الصادق أنه قال الصائم في شهر رمضان في السفر كالمقطر فيه في الحضر وعنه عليه السيلام لوأن رجسلاً مات صائماً في السفر لما صليت عليه . وعنه قال من سافر أفطر وقصير إلا أن يكون سفره

فى معصية الله . وروى العياشى بسنده إلى محمد ابن مسلم عن أبى عبد الله الصادق عليه السلام قال نزلت هذه الآية : « فمن كان منكم مريضاً أو على سفر » بكراع الغميم عند صلاة الهجير ، فدعا رسول الله عنه فشرب وأمر الناس أن يفطروا ، فقال قوم قد مضى النهار ولو تممنا يومنا هذا ، فسماهم رسول الله عنه العصاة ، فلم يزل يسمون العصاة حتى قبض رسول الله عنه .

وحسبنا حجسة اوجوب الإفطار في السفر قوله عز وجل: « فمن شهد منكم الشهر فليصمه ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر » فإن في الآية دلالة على وجوب الأفطار من وجوه:

أحدها: أن الأمر بالصوم في الآية متوجه للحاضر دون المسافر . ولفظه كما تراه فمن شهد منكم الشهر – أي حضر في الشهر — فليصمه . وإذا فالمسافر غير مأمور ، فصومه أنخال في الدين ما ليس من الدين تكلفاً وابتداعاً .

ثانيها : أن المفهوم من قوله تعالى : « فمن شهد منكم

الشهر فليصمه » أن من لم يحضر في الشهر لا يجب عليه الصوم . ومفهوم الشرط حجة كما هو مقرر في أصول الفقه وإذا فالآية تدل على عدم وجوب الصوم في السفر بكل منطوقها ومفهومها .

ثالثها: أن قوله عز وجل: « ومن كان منكم مريضا أو على سفر فعدة من أيام أخر » تقديره فعليه عدة من أيام أخر ، هذا إذا قرأت الآية برفع عدة ، وأن قرأتها بالنصب كان تقديره فليصم عدة من أيام أخر ، وعلى كل فالآية توجب صدوم أيام أخر ، وهذا يقتضى وجوب إفطار أيام السفر إذ لا قائل بالجمع بين الصوم والقضاء ، على أن الجمع ينافى اليسر المداول عليه بالآية .

رابعها: قوله تعالى: « يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم اليسر ولا يريد بكم العسر » واليسر هذا أنما هو الإفطار ، كما أن العسر هذا ليس ألا الصحوم وإذا فحصعنى الآية يريد الله منكم الأفطار ولا يريد منكم الصوم (۱) .

أما بالنسبة للأصاديث التي تجعل الصبام والإفطار سواء أو تعيدهما الى إرادة الشخص فقد قال:

<sup>(</sup>۱) ص ۷۷ – ۷۶ کتاب « مسائل فقهیة ه ،

« والجواب أن هذه الأحاديث لو فرض صحتها فهى
 منسوخة لا محالة بصحاح من طريق الجمهور وصحاح
 آخر من طريق أنمة أهل البيت عليهم السلام » .

وإنما قلنا إن هذه السنن ناسخة لتلك لتأخر صدورها عنها باعتراف الجمهور ، ويدل على ذلك ما في صحيح مسلم وغيره عن عبيد الله بن عبد الله ابن عتبة عن ابن عباس أنه أخبره أن رسول الله على خرج عام الفتح حتى بلغ الكديد ثم أفطر قال وكان أصحاب رسول الله عله يتبعون الأحدث فالأحدث .

وعن الزهرى - كما فى صحيح مسلم وغيره - بهذا الإستاد مثله قال الزهرى : « وكان الفطر آخر الأمرين ، وإنما يؤخذ من رسول الله عله بالآخر فالآخر » . .

وعن ابن شهاب في صحيح مسلم وغيره بهذا الإستاد أيضاً مثله وقال ابن شهاب كانوا يتبعون الأحدث فالأحدث من أمره ويرونه الناسخ المحكم .

ومجمل الأمر أنه أو فرض صنحة صنوم البعض من الصنحابة في السفر ، فأنما كان ذلك قبل إلزامهم بالإفطار

وقبل قوله على السفر » ، وقبل قوله عن السفر » ، وقبل قوله عن السفر » ، وقبل قبوله عن الصبائمين : « أولئك العصباة ، أولئك العصباة ، أولئك العصباة ، أولئك

أما الذين يرون أن الأمر على الفيار ، فهم يتمسكون بالأحاديث التى تجعل الأمر الى الفرد نفسه ، ولا يرون أنها منسوخة ويدفعون إدعاء أهل الظاهر نسخها بما أورده ابن رشد فى « بداية المجتهد » « والحجة على أهل الظاهر إجماعهم أن المريض إذا صام أجزاه صومه » واكن قد يكون ما يصور موقفهم الحقيقي هو ما ذكره ابن رشد أيضاً ... « .. أما ما ورد من قوله عليه الصلاة والسلام ليس من البر أن تصوم في السفر ومن أن أخر فعله عليه الصلاة واسلام كان الفطر فيوهم أن الفطر أفضل ، ولكن الفطر لما كان ليس حكما ، وأنما هو من فعل المباع عسر على الجمهور أن يضعوا المباح أفضل من الحكم » (٢).

وتحت عنوان من يرخص لهم في القطر ويجب عليهم

<sup>(</sup>١) مسائل فقهية ، ص ٧٠ -- ٧٧ يتصرف .

<sup>(&#</sup>x27;Y) بداية المجتهد ونهاية المقتصد لابن رشد ، الجزء الأول ، ص ٢٠٤ ، ( طبعة صبيح بالقاهرة ) ،

عليهم القضاء، قال الشبيخ سيد سابق فى فقه السنة « يباح الفطر المريض الذى يرجى برؤه ، والمسافر ويجب عليهما القضاء ،

قال الله تعالى: « ومن كان منكم مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر » . وروى أحمد وأبو داود والبيبهة بسند صحيح من حديث معاذ قال: « إن الله تعالى فرض على النبى على النبى على المسيام فأنزل: « يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم » الى قوله: « وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين » فكان من شاء أفطر ، ومن شاء أطعم مسكينا فأخبرا ذلك عنه ، ثم إن الله تعالى أنزل الآية الأخرى: « شهر رمضان الذي أنزل فيه القرآن » إلى قوله: « فمن شهد منكم الشهر فليصمه » فأثبت صيامه على المقيم الصحيح ورخص فيه للمريض والمسافر ، وأثبت الأطعام الكبيس الذي لا يستطيع الصيام » .

والمرض المبيع للقطر هو المرض الشديد الذي يزيد به الصبيام أو يخشى تأخر برئه (۱).

قيال في المغنى: « وحكى عن بعض السلف أنه أباح الفطر بكل مرض حتى من وجع الأصبع والضرس لعموم

<sup>(</sup>١) يعرف ذلك إما بالتجربة ، ويأخبار الطبيب الثقة ويغلبة الظن .

الآية ، ولأن المسافر بباح له الفطر ، وأن لم يحتج إليسه فكذلك المريض » ، وهذا منذهب البنضاري وعطاء وأهل الظاهر .

والصحيح الذى يخاف المرض بالصحام يقطر ، مثل المريض وكذلك من غلبه الجوع والعطش فضاف الهلاك ازمه الفطر وإن كان صحيحا مقيما وعليه القضاء .

قال الله تعالى: « ولا تقتلوا أنفسكم إن الله كان بكم رحيماً »، وقال تعالى: « وما جعل عليكم في الدين من حرج »،

وإذا صام وتحمل المشقة صح صومه ، إلا أنه يكره له ذلك لأعراضه عن الرخصة التي يحبها الله وقد يلحقه بذلك ضرر ،

وقد كان بعض الصحابة يصوم على عهد رسول الله على الله على عهد رسول الله على في ذلك فتوى الرسول صلى الله عليه وسلم ،

وقد اختلف الفقهاء في أيهما أفضل .

فرأى أبو حنيفة والشافعي ومالك أن الصيام أفضل لمن قوى عليه والفطر أفضل لمن لا يقوى على الصيام. وقال أحمد الفطر أفضل . وقال عمر بن عبد العزيز أفضلهما أيسرهما ، فمن يسهل عليه حينند . ويشق عليه قضاؤه بعد ذلك فالصوم في حقه أفضل .

وحقق الشوكائي فرأى أن من كان يشق عليه الصوم ويضره وكذلك من كان معرضا عن قبول الرخصة . فالفطر أفضل ، وكذلك من خاف على نفسه العجب أو الرياء ، أذا صام في السفر ، فالفطر في حقه أفضل .

وما كان من الصيام خاليا عن هذه الأمور فهو أفضل من الأفطار » .

والسفر المبيح للفطر هو السفر الذي تقصر الصلاة بسببه ، ومدة الإقامة التي يجوز للمسافر أن يفطر فيها . هي المدة التي يجوز له أن يقصر الصلاة فيها ،

وقد روى أحمد وأبو داود والبيهقى والطحاوى عن منصور الكلبى أن دحية بن خليفة خرج من قرية من دمشق مرة ألى قدر عقبه من الفسطاط في رمضان ثم أفطر وأفطر معه ناس . وكره أخرون أن يفطروا ، فلما رجع إلى قريته قال والله لقد رأيت اليوم أمراً ما كنت أظلن أنى أراه . ان قوماً رغبوا عن هدى رسول الله

تلك وأصحابه يقول ذلك الذين صاموا ، ثم قال عن ذلك :
« اللهم أقبضنى إليك » (١) ،

أما بالنسبة للحائض والنفساء فقد أتفق أكثر الفقهاء على أنه يجب عليهما الفطر ويحرم عليهما الصيام ، وإذا صامتا لا يصح صبومهما ، ويقع باطلاً وعليهما قضاء ما فاتهما ، روى البخارى ومسلم عن عائشة قالت : « كنا نحيض على عهد رسول الله تش فنؤمر بقضاء الصوم ولا نؤمر بقضاء الصلاء » ،

من هذا العرض نرى أن الإفطار في السفر لا يعنو أن يكون رخصة مأمور بها ومثاب عليها باعتبار أن الله تعالى يحب أن تؤتى رخصه ، أو أنه يكون واجبا وامتثالا لأمر النبى على من ناحية وإرادة الله في تغليب اليسر على العسر وأعتقد أن هذا التكييف أفضل من القطع بأحد الأمرين لأن الأمر قد يصطحب بقوة في الأيمان وصحة في الجسد وبعد عن المشقة مما قد لا تطيب معه بعض النفوس الا بالصيام ، خاصة إذا وضعنا في إعتبارنا ضرورة القضاء في ظروف قد لا تكون مواتية مثل

<sup>(</sup>١) فقه السنة الشيخ سيد سابق ، ص ٤٣٩ – ٤٤٤ ببعض التصرف ( المجلد الأول ، طبعة دار الكتاب العربي ، يبروت ) ،

هذه الظروف . وفي الوقت نفسه فقد يوجد من يؤثر الرخصة ، وتطمئن نفسه إليها ، فلا حرج ، بل إنه يثاب ثواب الصائم وأهم ما يجب هنا هو ما جاء في الخبر من أنه لم يعب منا الصائم على المفطر ولا المفطر على الصائم وإذا أريد معيار موضوعي للتفضيل ، فهو ما جاء في رأى عمر بن عبد العزيز « أفضلهما أيسرهما ».

واكن التيسير في حالة السفر (وكذلك المرض) تيسير محكوم بالقضاء في وقت لاحق ، بعد السفر أو عند الشفاء . وهناك تيسير آخر أعم من هذا لأنه يبيح الأفطار ويجزى عنه بفدية طعام مسكين ، وتعبير القرآن « وعلى الذين يطيقونه فدية طعام مسكين » يثير التأمل . الذي يتركز حول كلمة « يطيقونه » التي كانت أكبر مما يمكن أن يسبيخها بعض المفسسرين ، فوضع قبلها ، بكل بساطة ، حرف « لا » (۱) . أما بقية المفسرين فقد رأوا أن الأطاقة هي القدرة على التحمل ، ولكن مع المشقة الزائدة ، ونعتقد أن هناك سببين لا سبباً واحداً الزائدة ، ونعتقد أن هناك سببين لا سبباً واحداً المنات القرآن لو استخدم تعبيراً آخر لكان مظنة للشك والأدعاء فلو قال

<sup>(</sup>١) كما قعل مفسرا « الجلالين ء .

مثلاً « يشق عليهم " لكانت هذه محل مساطة . ولكن تعبير يطيقونه يمكن المفطر أن يقول لمن يشك في الأمر « أجل أطيق ولكن مع المشقة " فكان القرآن هذا لكي يضع المشقة موضعها عبر عنها بالاطاقة .

والسبب الثانى أن القسران عندما يعفى الذى يطيق (بهذا المعنى) من الصعيام مع دفع فدية طعام مسكين ، فإنه يقترض ضمناً أن هناك درجة أخرى أشد من الإطاقة هى العجز . وهذه تقتضى ضمناً الإفطار . وفي رأينا فأنها تعفى من الفدية لأن العجز عن الصيام يعفى المقطر من المسئولية كاملة ، ويادى و ذى بدء ، بحيث لا يكون عليه مساطة أو يفرض عليه فدية .

أما التحقيق الفقهى التقليدى لموضوع الفطسر مع الفدية ، فقد قال الشيخ سيد سابق في كتابه : « فقه السنة » تحت عنوان : « من يرخص لهم في الفطر وتجب عليهم الفدية ،، » ·

« يرخص الفطر الشيخ الكبير والمرأة العجوز والمريض الذي لا يرجى برؤه وأصحاب الأعمال الشاقة الذين لا يجدون متسعاً من الرزق غير ما يزاولونه من أعمال ».

هؤلاء جميعاً يرخص لهم الفطر ، إذا كان الصيام يجهدهم ويشق عليهم مشقة شديدة في جميع فصول السنة ، وعليهم أن يطعموا عن كل يوم مسكينا ، وقدر ذلك صاع أو نصف صاع أو قدر على خلاف في ذلك ولم يأت من السنة ما يدل على التقدير ، قال ابن عباس رخص الشيخ الكبير أن يفطر ويطعم عن كل يوم مسكينا ولا قضاء عليه . رواه الدارقطني والحاكم وصححاه .

وروى البخارى عن عطاء أنه سمع ابن عباس رضى الله عنهما يقرأ « وعلى الذين يطيقونه قدية طعام مسكين » قال ابن عباس ليست بمنسوخة . هى للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة لا يستطيعان أن يصوما فيطعمان مكان كل يوم مسكينا (۱) .

والمريض الذي لا يرجى برؤه ويجهده الصدوم منثل الشيخ الكبير ، ولا فرق وكذلك العمال الذين يضبطلعون بمشاق الأعمال .

قال الشيخ محمد عبده « فالمراد بمن يطيقونه في الآية

<sup>(</sup>١) مذهب مالك وابن حزم أنه لا قضاء ولا قدية ,

الشيوخ الضعفاء والزمنى (١) ونحوهم كالفعله الذين جعل الله معاشهم الدائم بالأشغال الشاقة كاستضراج الفحم الحجرى من مناجمه ،

ومنهم المجرمون الذين يحكم عليهم بالأشغال الشاقة المؤيدة اذا شق الصيام عليهم بالفعل وكانوا يملكون فدية والحبلى والمرضع اذا خافتا على أنفسهما أو أولادهما أفطرتا وعليهما الفدية ولا قضاء عليهما عند ابن عمرو وابن عباس .

وروى أبو داود عن عكرمة أن ابن عباس قال فى قوله تعالى : « وعلى الذين يطيقونه » كانت رخصة للشيخ الكبير والمرأة الكبيرة وهما يطيقان الصيام أن يفطرا وأطعما مكان كل يوم مسكيناً ، والحيلى والمرضع اذا خافتا ( يعنى على أولادهما ) أفطرتا وأطعمتا ، رواه البزار ،

وزاد في آخره ، وكان ابن عباس يقول لام ولد له حبلي أنت بمنزلة الذي لا يطيقه فعليك الفداء ولا قضاء عليك وصحح الدارقطني أسناده ،

<sup>(</sup>١) المريض مرضاً مزمناً لا يبرأ ،

وعن ناقع أن ابن عمر سنل عن المرأة الصامل اذا خافت على ولدها فقال تفطر وتطعم مكان كل يوم مسكيناً مداً (۱) من حنطة . رواه مالك والبيهقى .

وفي الصديث :« إن الله وضع عن المساقر الصوم وشطر المبلاة وعن الحبلي والمرضع الصوم .

وعند الأحناف وأبى عبيد وأبى ثور أنهما يقضيان فقط ولا إطعام عليهما .

وعند أحمد والشافعي أنهما إن خافتا على الولد فقط وأفطرتا فعليهما القضاء والفدية . وأن خافتا على أنفسهما وعلى ولدهما فعليهما القضاء ولا غير .

ولكن هناك أحوالا فردية خاصة يكون الشخص في جهد شديد من غير مرض ولا سفر ولا مسوغ للأفطار من المسوغات الهامة ، كأن يصوم شخص من غير سحور ثم يصير في حال جهد يتعذر أو يتعسر من إتمام الصوم فهل له أن يفطر ؟ أجمع العلماء على أن له أن يفطر ، على أن يقضى في أيام أخر ، وهذه حالة شخصية لا تجمعها قاعدة ..

<sup>(</sup>١) المد ربع قدح مِن القمح ،

أما عملية الحقن فقد رأى الشيخ أبو زهرة أنه إذا كانت مغذية فأنها مفطرة . وإذا كانت مقصورة على العلاج فأتها لا تكون مفطرة (١)

أما مدة أفطار المسافر - فقد رأى معظم الفقهاء أنها طيلة مدة السفر - قياسا على قصر الصلاة وأستنادا على الحديث الذي يروى عن أنس بن مالك قال قال رسول الله على: « أن الله يضع عن المسافر شطر الصلاة ، والصوم عن المسافر وعن المرضع والحبلي » ولكن الشيخ محمود شلتوت رأى إن إفطار المسافر يقتصر على مدة مباشرة السفر بالفعل مسئلهما ذلك من تعبير القرآن « على سفر » فقال « والذي آرشد إليه في هذا المقام هو أن قوله تعالى : « أو على سفر » تجعل رخصة الأفطار خاصة بعن يباشر السفر بالفعل أي أثناء ترحاله . أما بعد أن يصل إلى مقصده ، ويقف به السير ، فأنه يجب عليه أن يعود الى الصوم ، وأو كان في غير بلده . وليس الأمر كما يظن الناس أن الرخصة ثابتة للمسافر ما دام بعيدا عن وطنه ،

<sup>(</sup>۱) انظر مقالاً عن المدوم الشيخ محمد أبو زهرة نشر في العدد السابع من السنة الثانية من مجلة و المسلمون ، رمضان ۱۳۷۲ هـ ، مايو ۱۹۵۳م ، ص ۱۸

وأنما هى خاصة بزمن السفر ومباشرته كما يدل عليه قوله تعالى : « أو على سيفر » (١) .

نقول إن التعبير « على سفر » وإن كان يمكن أن يعطى المعنى الذي فهمه الشيخ شلتوت رحمه الله ، إلا أنه يمكن أن يطلق أيضا على المسافر طوال مدة سفره ، فما دام هناك نية العودة فأنه على سفر حتى الأياب ،. كما قال الشاعر :

#### فالقت عصاها وأستقر بها النوى

كما قر عينا بالإياب المسافر

وما دام النص يحتمل أكثر من معنى ، فأن هذا الاحتمال يحول دون حكر الاستعمال وإذا وجدت من السنة شواهد ترجح معنى أقامة المسافر طوال مدة سفره حتى إيابه فيؤخذ به فضلا عن أتفاقه مع روح التشريع . وأن الرخصة يؤخذ بها حتى مع عدم وجود المشقة .

\*\*\*\*\*\*

<sup>(</sup>١) الإسلام عقيدة وشريعة ، ص ١٣٠ ( طبعة دار القلم ) .

# فهرست-۱۰۱-

| مفحة | الموضوع الم                                               |
|------|-----------------------------------------------------------|
| ٥    | مقدمية الطبعة الأولي                                      |
| ٨    | مقدمة الطبعة الثالثة                                      |
|      | الفصل الأول                                               |
|      | التيسير في الإسلام                                        |
| 4    | ١ التيسير في القرآن الكريم                                |
| 14   | ٢ – التيسير في السنة ،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،، |
| 14   | ٣ - تفاعلات التيسير٣                                      |
| **   | القامد ت                                                  |
| 77   | التوبـــة                                                 |
| **   | التـــدرج ،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،،            |
| 27   | ٤ - ظاهرة التقرب إلى الله بالمشقة!                        |
| ٤١.  | ه – بين الرخصة والعزيمة                                   |
|      | ہ – ہیں ، ر ہی۔<br>الفصیل الثانی                          |
| ٤٧   | تطبيقات حديثة                                             |
| ٤٨   | الجمع بين الصلاتين دفعاً للحرج                            |

### 1.4-

| الصفحة                                 | الموضوع                           |
|----------------------------------------|-----------------------------------|
|                                        | القصير في السفر                   |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | تيسيرات في الوضوء والغسل          |
| ٠٥                                     | ۸ – التیمم                        |
| ٦٨                                     | ٢ للسبح على الخفين ,              |
| ٧٢                                     | ٣ – مسم الأرجل                    |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | ٤ – للسح على العمامة              |
| Y1                                     | ه بالنسبة المرأة المسلمة المعاصرة |
| ۸۲                                     | تيسيرات خاصة بالمىيام             |

# المؤلفات الأخيرة للأستاذجمال البنا

١ -- تحسس فقسله جنديد

صدر الجزء الأول والجزء الثاني وسيصدر الجزء الثالث في مايو سنة ١٩٩٩

٢ - المرأة المسلمة بين تحرير القرآن وتقييد الفقهاء

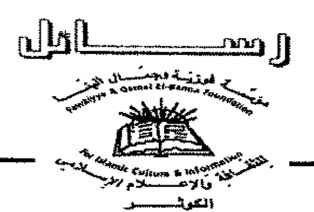
٣ - ما بعد الإخسوان المسلمين

عساولية فشل الدولة الإسلامية في العصر الحديث

ء - خمسة معايير لمصداقية الحكم الإسلامي

تطلب هذه المؤلفات من المكتبات الإسلامية ومن دار الفكر الإسلامى

۱۹ شارع الجيش – ۱۱۲۷۱ بريد الظاهر – القاهرة
 تليفون وفاكس ۱۹۲۲۶۹٥



تصدر المؤسسة رسسائل موجزة مركزة في بعض الموضوعات الإسلامية الهامة وقد صدر منها :

- المسموا \*
- \* الإسلام والحسرية والعلمانيسة
  - \* الإسلام وحرية الفكر والإعتقاد
  - \* قضيسة تطبيسق الشسريعة
    - ★ لا حـــرج
- \* منمج الإسلام في تقرير حقوق الإنسان

رقم الإيداع بدار الكتب ٤١١٣ لسنة ١٩٩٩ الترقيم النولي 7-25-5378 I.S.B.N

> مطبعة أبناع وهبله جساق ۲٤١ (١) ش الجيش -- القامرة ۵٩٢٥٥٤٠ - ت

## مده الرسالة

تمثل هذه الرسالة إضافة جديدة في موضوع شديد الأهمية هو التيسير في الإسلام، ونقطة الإبداع فيها هي أن التيسير ليس - رخصة ولكنه أصل من أصول الشريعة ، وهي تنميز رغم حجمها بالسهولة والشمول فتشرح الجوانب المختلفة لفكرة التيسير في الإسلام ثم تدلل عليها بأمثلة تطبيقية مثل الجمع بين الصلاين دفعا للحبرج والقنصير والسفير والتيسييرات في الوضوء والغسل ثم يفرد نبذة خاصة بالتيسيرات للصرأة..

وقد ظهرت الرسالة منذ عشرين عاما ، وأعادت الدار السعودية للطبع والنشر في جدة نشر أنيقة ، وقد اعتبرتها مؤسسة فوزية وج رنسائلها وأصبدرت هذه الطبيعية الثالثية بالأ الحاجة إليها.

دار الفكر الاي

gasamananan manakan kanan kanan kanan manan kanan kanan manakan kanan kanan manakan kanan kanan kanan kanan ka

Haramatan kalendari kendalah Salah Propinsi Haramatan Propinsi Haramatan Propinsi Haramatan Propinsi Haramatan

To: www.al-mostafa.com